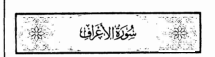
فَيُنَتِئُكُمْ بِمَاكُنْتُهُ فِنْهِ تَخْتَلِفُونَ 💮

ۅؘۿؙۅٵڷڬؽؠٛۼۘۼڵڴۄؙڂؘڵؠڣٵڷۯۻۅؘۘڗٮؘۼۻؘ ۮڒڂؾڸؽڹؙٷؗڴ؋ؽ۬؆ۧٲڶؾؙڴۊ۫ٳڽۜڒڹۜػڛڔؽۼؙٲڶڡؚؚڡٞٵڮؚ؞ٞۅٳٮؖڬ ڶۼؙۏؙڒڒۜڃؽۼ؈۫



بِنُ الرَّحِيمُون الرَّحِيمُون الرَّحِيمُون

البّض أ

كِتْكَ أُنْزِلَ اِلدُّكَ فَلَاكُنُ فِي صَدُرِكَ حَرَجٌ مِّمُنَهُ لِتُنْذِرَيهِ وَذِكْرِي لِلْمُؤْمِنِيْنَ ۞

ہے اور کوئی کسی دو سرے کا بوجھ نہ اٹھائے گا۔ (۱) پھر تم سب کو اپنے رب کی پاس جانا ہو گا۔ پھروہ تم کو جنلائے گا جس جس چیز میں تم اختلاف کرتے تھے۔ (۱۹۴۲) اور وہ ایسا ہے جس نے تم کو زمین میں خلیفہ بنایا (۱۳) ایک کا دو سرے پر رتبہ بڑھایا تاکہ تم کو آزمائے ان چیزوں میں جو تم کو دی ہیں۔ (۱۳) بلقین آپ کا رب جلد سزا دینے والا ہے اور بالیقین وہ واقعی بڑی مغفرت کرنے والا مہانی کرنے والا ہے۔ (۱۲۵)

## سورۂ اعراف کی ہے اس میں دو سوچھ آیتیں اور چوہیں رکوع میں

شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے جو بڑا مہرمان نمایت رحم والا ہے۔

مص\_(ا)

یہ ایک کتاب ہے جو آپ کے پاس اس لئے بھیجی گئی ہے کہ آپ اس کے ذریعہ سے ڈرائیں' سو آپ کے دل میں اس سے بالکل تنگی نہ ہو (۵) اور نصیحت ہے ایمان

مشرکین اس کی ربوبیت کو تو مانتے تھے۔ اور اس میں کسی کو شریک نہیں گر دانتے تھے لیکن اس کی الوہیت میں شریک ٹھمراتے تھے۔

- (۱) لیعنی اللہ تعالیٰ عدل و انصاف کا پورا اہتمام فرمائے گااور جس نے۔ اچھایا برا۔ جو پچھے کیا ہو گا' اس کے مطابق جزا و سزا دے گا' نیکی پراچھی جزااور بدی پر سزا دے گااور اور ایک کابوجھ دو سرے پر نہیں ڈالے گا۔
- (۲) اس لیے اگر تم اس دعوت توحید کو نہیں مانتے جو تمام انبیا کی مشتر کہ دعوت رہی ہے تو تم اپنا کام کیے جاؤ' ہم اپنا کیے جاتے ہیں۔ قیامت والے دن اللہ کی بار گاہ میں ہی ہمارا تمہارا فیصلہ ہو گا۔
  - (۳) کینی حکمران بنا کرافتیارات سے نوازا۔ یا ایک کے بعد دو سرے کو اس کاوارث(خلیفہ) بنایا۔
  - (۴) کینی فقرو غنا'علم و جهل'صحت اور بیاری' جس کوجو کچھ دیا ہے' اسی میں اس کی آزمائش ہے۔
- (۵) لعنی اس کے ابلاغ سے آپ کاول تنگ نہ ہو کہ کہیں کافر میری تکذیب نہ کریں اور مجھے ایذا نہ بہنچائیں اس لئے

اِتَّبِعُوا مَاۤ اُنْدِن اللَّيْكُوْمِنْ تَالِمُ وَلَاتَتَبِعُوا مِنْ دُوْنَةَ اَوْلِيَآ أَقِلِيُلامًا تَذَكُوُونَ ۞

> وَكُوْمِّنْ قَرْمَةٍ الْهُلَلْنَهَا فَجَآءَهَا بَاشْنَا بَيَاتًا أَوْهُوْ قَايِلُوْنَ ۞

فَمَا كَانَ دَعُونِهُمُ إِذْجَآءُهُمْ بَالْسَنَآاِلَآآَنُ قَالُوَّالِثَاكُنَّا ظلِمِیْنَ ﴿

فَلَنَسْتَكُنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْتَكُنَّ الْمُرْسَلِيْنَ ﴿

والوں کے گئے۔(۲) تم لوگ اس کا اتباع کرو جو تمہارے رب کی طرف سے آئی ہے <sup>(۱)</sup> اور اللہ تعالی کو چھوڑ کر من گھڑت

آئی ہے (۱) اور اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر من گھڑت سرپر ستوں کی اتباع مت کروتم لوگ بہت ہی کم نفیحت پکڑتے ہو۔(۳)

اور بہت بستیوں کو ہم نے تباہ کردیا اور ان پر ہماراعذاب رات کے وقت پہنچا یا ایسی حالت میں کہ وہ دو پسر کے وقت آرام میں تھے۔ (۳)

سوجس وقت ان پر ہمارا عذاب آیا اس وقت ان کے منہ سے بجر اس کے اور کوئی بات نه نکلی که واقعی ہم ظالم سے بجر اس کے اور کوئی بات نه نکلی که واقعی ہم ظالم تھے۔ (۵)

پھر ہم ان لوگوں سے ضرور پوچھیں گے جن کے پاس بغیمر بھیج گئے تھے اور ہم پنیمبروں سے ضرور پوچھیں گے۔ (۳)

کہ اللہ آپ کا حافظ و ناصر ہے یا حرج شک کے معنی میں ہے لینی اس کے منزل من اللہ ہونے کے بارے میں آپ اپنے سینے میں شک محسوس نہ کریں۔ یہ نمی بطور تعریض ہے اور اصل مخاطب امت ہے کہ وہ شک نہ کرے۔

- (۱) جواللہ کی طرف سے نازل کیا گیاہے بعنی قرآن' اور جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بعنی حدیث' کیونکہ آپ مائی ہے۔ ان مروری ہے۔ ان کی مثل اس کے ساتھ دیا گیا ہوں۔ "ان دونوں کا اتباع ضروری ہے۔ ان کے علاوہ سمی کا اتباع ضروری نہیں بلکہ ان کا انکار لازی ہے۔ جیسا کہ اگلے فقرے میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر دو سروں کی پیروی مت کرو۔ جس طرح زمانہ جاہلیت میں سرداروں اور نجومیوں کا ہنوں کی بات کو ہی اہمیت دی جاتی حتی کہ حال و حرام میں بھی ان کو سند تسلیم کیا جاتا تھا۔
- (۲) فَانِلُونَ فَیْلُولَةٌ سے ہے'جو دوپسر کے وقت استراحت (آرام کرنے) کو کہا جاتا ہے۔ مطلب میہ ہے کہ ہماراعذاب اچانک ایسے وقتوں میں آیا جب وہ آرام وراحت کے لئے بے خبر بستروں میں آسودۂ خواب تھے۔
- (٣) لیکن عذاب آجانے کے بعد ایسے اعتراف کا کوئی فائدہ نہیں۔ جیسا کہ پہلے وضاحت گذر بھی ہے ﴿ فَكُوْيَكُ يَنْفَعُهُمْ إِنْهَا نَهُوْلَةِ لَاَ إِذَا بَالْسَنَا﴾ (الممؤمن - ٨٥) جب انهوں نے ہمارا عذاب د كيھ ليا تواس وقت ان كا ايمان لانا'ان كے لئے نفع مند نہیں ہوا۔"
- (٣) امتوں سے یہ یوچھا جائے گاکہ تمهارے پاس پیفمبر آئے تھے؟ انہوں نے تمہیں جمارا پیغام پنجایا تھا؟ وہاں وہ جواب

فَلَنَقُضَّنَّ عَلَيْهِمُ بِعِلْمٍ قَمَا لُكًا غَآلِمِيْنَ ۞

وَالْوَزُنُ يَوْمَيِدْ إِلْمَقُ ۚ فَمَنُ ثَقُلَتُ مَوَانِيْنُهُ فَأُولَٰلِكَ هُوُالْمُفْلِحُونَ ۞

وَمَنْ خَقَّتُ مَوَا ذِينُهُ فَأُولِيَكَ الَّذِيبُنَ خَسِرُوَاَلَفُسَهُمُ بِمَا كَانُوْا بِالْيِتَنَايِظِلِمُونَ ۞

وَلَقَنْ مَكَثْنُكُمْ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلْمَا لَكُمْ فِيْهَامَعَالِشَّ قَلِيُلَامًا تَشْكُوْونَ ۞

وَلَقَنُ خَلَقُنٰكُو ٰتُمَّرِّصَوَّرُنِكُو ٰتُحَّوَّلُنَا لِلْمَلَلِيَكَةِ اسُجُدُوا

پھرہم چو تکہ پوری خبر رکھتے ہیں ان کے روبرو بیان کر دیں گے۔ (ا) اور ہم کچھ بے خبرنہ تھے۔(2)
اور اس روز وزن بھی برحق ہے پھر جس مخص کا پلا بھاری ہو گاسوایے لوگ کامیاب ہوں گے۔(۸)
اور جس مخص کا پلا المکا ہو گا سویہ وہ لوگ ہوں گے جہوں کے جہوں کے جہوں کے کہ ہماری آیتوں کے ساتھ ظلم کرتے تھے۔ (ا)
اور بے شک ہم نے تم کو زمین پر رہنے کی جگہ دی اور ہم نے تمارے اس میں سامان رزق پیدا کیا' تم لوگ بہت ہی کم شکر کرتے ہو۔(۱)

نہیں کی اور پینجبروں سے پوچھا جائے گا کہ تم نے ہمارا پیغام اپنی امتوں کو پہنچایا تھا؟ اور انہوں نے اس کے مقابلے میں کیا رویہ افتیار کیا؟ پینجبروں سوال کا جواب دیں گے۔ جس کی تفصیل قرآن مجید کے مختلف مقامات پر موجود ہے۔

(۱) چونکہ ہر ظاہر اور پوشیدہ بات کا علم رکھتے ہیں اس لئے ہم پھر دونوں (امتیوں اور پینجبروں) کے سامنے ساری باتیں بیان کریں گے اور جو بچھ انہوں نے کیا ہو گا' ان کے سامنے رکھ دیں گے۔

(۲) ان آیات میں وزن انمال کا مسلہ بیان کیا گیا ہے جو قیامت والے دن ہو گا اور جے قرآن کریم میں بھی متعدد جگہ اور احادیث میں بھی بیان کیا گیا ہے۔ جس کا مطلب سے ہے کہ ترازو میں انمال تولے جائیں گے' جس کا نیکیوں والا پلڑا ہواری ہو گا' وہ ناکام ہو گا۔ یہ انمال کس طرح تولے جائیں گیامت والے دن انمال کس طرح تولے جائیں گیامت جب کہ یہ انمال کو جود اور جسم نہیں ہو گا' وہ ناکام ہو گا۔ یہ انمال کس طرح تولے جائیں گیامت جب کہ یہ انمال کس طرح تولے جائیں گیامت جب کہ یہ انمال کس طرح تولے جائیں گیامت مسلکوں والوں کے پاس اپنی کی قاور ان کا وزن ہوگا۔ دو سری دائے تو یہ ہے کہ وہ صحیفے اور رجنر تولے مسلکوں والوں کے پاس اپنی کی تمالت میں صحیح احادیث و آفار موجود ہیں' اس لئے امام ابن کیئر فرماتے ہیں کہ مسلکوں والوں کے پاس اپنی کی مملک کی تمایت میں صحیح احادیث و آفار موجود ہیں' اس لئے امام ابن کیئر فرماتے ہیں کہ مسلکوں والوں کے پاس اپر کی سائل کا مسلہ قرآن و حدیث سے فاہت ہے۔ اس کا انکار یا اس کی تادیل گرائی تغیرابی کیئر) بسرحال میزان اور وزن انمال کا مسلہ قرآن و حدیث سے فاہت ہے۔ اس کا انکار یا اس کی تادیل گرائی سے۔ اور موجودہ دور میں تو اس کے انکار ی اب مزید کوئی گئوائش نہیں کہ بے وزن چزیں بھی تولی جانے گی ہیں۔ ہے۔ اور موجودہ دور میں تو اس کے انکار ی اب مزید کوئی گئوائش نہیں کہ بے وزن چزیں بھی تولی جانے گی ہیں۔

دیں گے کہ ہاں! یااللہ تیرے پیغیبر تو یقینا ہمارے پاس آئے تھے لیکن ہماری ہی قسمت پھوٹی تھی کہ ہم نے ان کی پروا

الِادْ مُرِّفُ مَسَجَدُ وَآلِ آلِ إِبْلِينُسُ لَهُ بَكُنُ مِّنَ الشِّعِدِ بْنَ ﴿

قَالَ مَامَنَعَكَ اَلَاسَّغِيْكَ إِذْ اَمَرْتُكَ قَالَ اَنَاخَيْرُ عُيْنُهُ خَلَقْتَنِيُ مِنْ نَاإِ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِيْنِ ﴿

قَالَ فَاهْبِطْمِنُهَافَمَالِيُّوْنُ لِكَ أَنْ تَتَكَكَّرِ فِيهُا فَاخْرُجُراتَكَ

صورت بنائی پھر ہم نے فرشتوں سے کماکہ آدم کو تجدہ کرو سوسب نے تجدہ کیا بجز اہلیس کے 'وہ تجدہ کرنے والوں میں شامل نہ ہوا۔(۱۱)

حق تعالی نے فرمایا تو جو سجدہ نہیں کر آتو تجھ کو اس سے کون امر مانع ہے' (اکبکہ میں تجھ کو تھم دے چکا' کہنے لگا میں اس سے بہتر ہوں' آپ نے جھ کو آگ سے پیدا کیا ہے اور اس کو آپ نے خاک سے پیدا کیا ہے۔ اور اس کو آپ نے خاک سے پیدا کیا ہے۔ حق تعالی نے فرمایا تو آسمان سے از (۱۳) تجھ کو کوئی حق حق تعالی نے فرمایا تو آسمان سے از (۱۳) تجھ کو کوئی حق

(۱) أَلَّا تَسْجُدَ مِيں لَا ذاكد ہے لينى أَنْ تَسْجُدَ ( تَجِّهِ تجدہ كرنے ہے كس نے روكا؟) يا عبارت محذوف ہے لين " تَجِّهِ كس چيزنے اس بات پر مجبور كياكہ تو تجدہ نہ كرے " (ابن كثيروفنخ القدير) شيطان ' فرشتوں ميں ہے نہيں تھا' بلكہ خود قرآن كى صراحت كے بموجب وہ جنات ميں ہے تھا۔ (المكھف ٥٠٠) كيكن آسان پر فرشتوں كے ساتھ رہنے كى وجہ ہے اس سجدہ تھم ميں شامل تھا جو اللہ نے فرشتوں كو ديا تھا۔ اسى لئے اس ہے باز پرس بھى ہوكى اور اس پر عماب بھى نازل ہوا۔ اگر وہ اس تھم ميں شامل بى نہ ہو تا تو اس ہے باز پرس ہوتى نہ وہ رائدہ درگاہ قرار پا تا۔

(۲) شیطان کابی عذر "عذر آناه بدتر از آناه" کا آئینہ دار ہے۔ ایک تواس کابی سجھنا کہ افضل کو مففول کی تعظیم کا تھم نہیں دیا جا سکتا غلط ہے۔ اس لئے کہ اصل چیز تواللہ کا تھم ہے 'اس کے تھم کے مقابلے میں افضل وغیرافضل کی بحث اللہ ہے۔ دو سرے 'اس نے بہتر ہونے کی دلیل بہ دی کہ میں آگ ہے پیدا ہوا ہوں اور بیہ مٹی ہے۔ لیکن اللہ ہے اس فرف و عظمت کو نظرانداز کردیا جو حضرت آدم علیہ السلام کو عاصل ہوا کہ اللہ نے انہیں اپنے ہاتھ ہے بنایا اور اپنی طرف ہے اس میں روح پھو تی۔ اس شرف کے مقابلے میں دنیا کی کوئی چیز بھی ہو سکتی ہے؟ تیمرا'نص کے مقابلے میں دنیا کی کوئی چیز بھی ہو سکتی ہے؟ تیمرا'نص کے مقابلے میں قیاس سے کام لیا' جو کسی بھی اللہ کو مانے والے کا شیوہ نہیں ہو سکتا۔ علاوہ ازیں اس کا قیاس بھی قیاس فاسد مقاب آگ' مٹی ہے کس طرح بمتر ہے؟ آگ میں سوائے تیزی' بھڑنے اور جلانے کے کیا ہے؟ جب کہ مٹی میں سکون اور بات آگ می سرحال بمتر اور زیادہ مفید اور بات آپ ہو سکتا۔ برصول بمتر اور زیادہ مفید ہیں۔ اس آپ ہے سے معلوم ہوا کہ شیطان کی تخلیق آگ ہے ہوئی۔ جیسا کہ حدیث میں بھی آ تا ہے کہ "فرشتے نور ہیں۔ اس آپ مت اور آدم علیہ السلام مٹی سے پیدا کئے گئے ہیں۔ "صحیح مسلم کتاب المزهد' بیاب ہے 'المیس آگ کی لیٹ سے اور آدم علیہ السلام مٹی سے پیدا کئے گئے ہیں۔ "صحیح مسلم کتاب المزهد' بیاب ہے 'المیس متف فیق آ

(m) مِنْهَا کی ضمیر کا مرجع اکثر مفسرین نے جنت کو قرار دیا ہے اور بعض نے اس مرتبہ کو جو ملکوت اعلیٰ میں اسے حاصل تھا۔ فاضل مترجم نے اسی دو سرے مفہوم کے مطابق آسان ترجمہ کیا ہے۔

مِنَ الصَّغِرِيْنَ ﴿

قَالَ ٱنْظِرُنَ ۚ إِلَّ يَوْمِرُيْبُعَثُونَ ۞

قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظِرِيْنَ 💿

قَالَ فَهِمَا آغُونِيْنِي لَاقْعُدَ نَ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيْمَ أَنَّ

تُقَرَّلِيَنَةُمُ مِّنْبَائِنِ الْمِدِيْمُ وَمِنْ خَلِفِهِمُوعَنُ اَيْمَائِيمُ وَعَن شَمَّالٍلِهِمُّ وَلاَقِيُّ ٱلْكُثَو**َمُ**مُو شَكِرِيْنَ ۞

قَالَ اخْوُجُ مِنْهَامَذْءُوْمًا لِلَّهُ كُورًا لَكَنُ يَبِعَكَ مِنْهُمُ لَمُنَانَّ حَهَدَ مَنْكُ أُجْمَعِثُن ۞

حاصل نہیں کہ تو آسان میں رہ کر تکبر کرے سو نکل بے شک تو ذلیلوں میں ہے۔ (۱۳)

اس نے کما کہ مجھ کو مہلت و بیجئے قیامت کے دن تک۔(۱۴)

الله تعالی نے فرمایا تجھ کو مهلت دی گئی۔<sup>(۲)</sup> (۱۵)

اس نے کما بسبب اس کے کہ آپ نے مجھ کو گمراہ کیا ہے (<sup>(۳)</sup> میں قتم کھا تا ہوں کہ میں ان کے لئے آپ کی سید ھی راہ پر بیٹھوں گا۔(۱۲)

پھران پر حملہ کروں گاان کے آگے سے بھی اور ان کے پیچھے سے بھی اور ان کی داہنی جانب سے بھی اور ان کی بائمیں جانب سے بھی اور آن ان میں سے اکثر کو شکر بائمیں جانب سے بھی (۱۵) اور آپ ان میں سے اکثر کو شکر گزار نہ پائے گا۔ (۱۷)

الله تعالی نے فرمایا کہ یمال سے ذلیل و خوار ہو کر نکل جا جو شخص ان میں سے تیرا کہنا مانے گامیں ضرور تم سب سے جنم کو بھردوں گا۔(۱۸)

- (۱) الله کے حکم کے مقابلے میں تکبر کرنے والااحترام وتعظیم کانہیں' ذلت وخواری کالمستحق ہے۔
- (۲) الله تعالیٰ نے اس کی خواہش کے مطابق اسے مہلت عطا فرمادی جو اس کی حکمت 'ارادے اور مشیت کے مطابق تھی جس کا پورا علم اس کو ہے۔ تاہم ایک حکمت یہ نظر آتی ہے کہ اس طرح اپنے بندوں کی وہ آزمائش کرسکے گاکہ کون رحمان کا بیدہ بنتا ہے اور کون شیطان کا بجاری؟
- (۳) گمراہ تو وہ اللہ کی تکوینی مثیت کے تحت ہوا۔ لیکن اس نے اسے بھی مشرکوں کی طرح الزام بنالیا'جس طرح وہ کہتے تھے کہ اگر اللہ چاہتا تو ہم شرک نہ کرتے۔
- (۳) مطلب میہ ہے کہ ہر خیراور شرکے راہتے پر میں جیٹھوں گا۔ خیر سے ان کو روکوں گا اور شرکو ان کی نظروں میں پہندیدہ بناکران کو اختیار کرنے کی ترغیب دوں گا۔
- (۵) شَاكِرِ نِنَ كَ دو سرے معنی مُوَحِّدِ نِنَ كَ كَتُ مِّي بيں۔ يعنی اکثر لوگوں کو ميں شرک ميں مبتلا کردوں گا۔ شيطان نے اپنا يہ مَّمان فی الواقع سچاکر دکھایا ۔ ﴿ وَلَقَدُصَدَّقَ عَلَيْهِمُ اِبْلِيْسُ ظَنَّهُ فَاتَبَعُوهُ إِلَا فَيِنَقَاتِنَ الْمُؤْمِنِيبُنَ ﴾ (سور ہ سباِ۔،» ''شيطان نے اپنا مَّمان سچاکر دکھایا' اور مومنوں کے ایک گروہ کو چھوٹر کرسب لوگ اس کے جیجھے لگ گئے ''۔ ای لئے احادیث میں شیطان سے بناہ مانگنے کی اور قرآن میں اس کے مکرہ کید سے بیخے کی بڑی تاکید آئی ہے۔

وَيَادَمُ اسْأَنُ اَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلامِنْ حَبْثُ شِنْكُمُّا وَلاَقَتْنَ بَالْهَذِيهِ الشَّتَجَوَّةَ فَتَلُوْنَا مِنَ الظّلِمِيْنِ ۞

فَوَسُوسَ لَهُمَاالشَّيْطُنُ لِيُبُدِى لَهُمَامَاوُرِي عَنْهُمَامِنُ سَوْانِقِمَاوَقَالَ مَانَهَلَمَارِيُّكُمَاعَنُ هِزِقِ الشَّيْجَرَةِ سَوْانِقِمَاوَقَالَ مَانَهُمُارِيُّكُمَاعَنُ هِزِقِ الشَّيْجَرَةِ

اِلْآانُ تَكُوْنَا مَلَكَيْنِ اَوْتَكُوْنَا مِنَ الْحِلِدِيْنَ 💮

وَقَالَسَهُمُنَآ إِنِّي لَكُمُالَمِنَ النَّصِحِينَ 🖑

فَكَلَّهُمَا بِغُووْرِ وَفِكَمَّا ذَاقًا الشَّجَرَةَ بَدَثُ لَكُمَا سَوُاتُهُمَا وَطَفِقًا

اور ہم نے تھم دیا کہ اے آدم! تم اور تمہاری ہوی جنت میں رہو۔ پھر جس جگہ سے چاہو دونوں کھاؤ' اور اس درخت کے پاس مت جاؤ<sup>(۱)</sup> ورنہ تم دونوں ظالموں میں سے ہو جاؤگے۔(۱۹)

پھر شیطان نے ان دونوں کے دلوں میں وسوسہ (۲) ڈالا ناکہ ان کی شرمگاہیں جو ایک دو سرے سے پوشیدہ تھیں دونوں کے روبرو بے پردہ (۳) کردے اور کہنے لگاکہ تمہارے رب نے تم دونوں کو اس درخت سے اور کسی سبب سے منع نہیں فرمایا 'مگر محض اس وجہ سے کہ تم دونوں کہیں فرشتے ہوجاؤیا کہیں بھشہ ذندہ رہنے والوں میں سے ہوجاؤ۔ (۲۰) اور ان دونوں کے روبرو قسم کھالی کہ یقین جانیئے میں تم دونوں کا فیرخواہ ہوں۔ (۲)

سو ان دونوں کو فریب سے نیچ (۵) کے آیا پس ان

- (۱) لیعنی صرف اس ایک درخت کو چھوڑ کہ جہاں سے اور جتنا چاہو' کھاؤ۔ ایک درخت کا پھل کھانے کی پابندی آزمائش کے طور پر عائد کردی۔
- (۲) وَسُوسَةٌ اوروِسُواَسٌ ذِكْزِلَةٌ اورزِلْزَالٌ كے وزن پر ہے۔ پست آواز اور نفس كى بات شيطان دل ميں جو برى باتيں ڈالٽاہے'اس كووسوسہ كماجا تاہے۔
- (٣) لیمن شیطان کامقصداس به کاوے سے حضرت آدم وحوا کواس لباس جنت سے محروم کرکے انہیں شرمندہ کرناتھا' جو انہیں جنت میں پہننے کے لئے دیا گیا تھاسَوٰآتؑ 'سَوٰءَۃٌ (شرم گاہ) کی جمع ہے۔ شرم گاہ کوسَوٰءَۃٌ سے اس لئے تعبیر کیا گیا ہے کہ اس کے ظاہر ہونے کو ہراسمجھاجا آہے۔
- (٣) جنت کی جو نعتیں اور آسائی حضرت آدم علیہ السلام وحوا کو حاصل تھیں' اس کے حوالے سے شیطان نے دونوں کو بہلایا اور یہ جھوٹ بولا کہ اللہ حمیس ہیشہ جنت میں رکھنا نہیں چاہتا' اس لئے اس درخت کا کھل کھانے سے منع فرمایا ہے کیونکہ اس کی تاثیر ہی ہہ ہے کہ جواسے کھالیتا ہے' وہ فرشتہ بن جاتا ہے یا دائی زندگی اسے حاصل ہو جاتی ہے کچر قتم کھاکر اپنا خیر خواہ ہونا بھی ظاہر کیا' جس سے حضرت آدم علیہ السلام وحوا متاثر ہوگئے اس لئے کہ اللہ والے' اللہ کے نام پر آسانی سے دھوکہ کھاجاتے ہیں۔
- (۵) تَذَلِيَةٌ اور إِذَلاً " كَمْعَنى بين كى چيز كواوپر سے نيچے چھوڑ دينا۔ گويا شيطان ان كو مرتبہ عليا سے اتار كر ممنوعہ درخت كا پھل كھانے تك لے آيا۔

يَحْصِفِى عَلَيْمِهَا مِنُ وَرَقِ الْبَنَّةِ وَنَادَ لَهُ أَلَهُمُ الْهُمُّمَا اللهُ الْفُكُمَا عَنْ الْمُنْكَ عَنْ تِلْكُمَا الشَّعِرَةِ وَاقُلْ كَلُمَانَ الشَّيْطُنَ لَكُمَاعَدُوْتُمُوْنِيْ ﴿

قَالارَبَبَاظَلَمْنَااَنْفُسُنَا ۗ وَإِنْ لَوْتَغَفِّرُلِنَا وَتُرْحَمُنَالَتُكُوْنَ مِنَ الْخِيرِيْنَ ۞

قَالَ اهْبِطُوْا بَعْضُكُوْ لِبَعْضٍ عَدُّوْ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ

دونوں نے جب درخت کو چکھا دونوں کی شرمگاہیں ایک دو سرے کے روبرو بے پر دہ ہو گئیں اور دونوں اپنے اوپر جنت کے پتے جو ڑجو ڑکر رکھنے لگے <sup>(۱)</sup> اور ان کے رب نے ان کو پکارا کیا میں تم دونوں کو اس درخت سے منع نہ کر چکا تھا اور یہ نہ کمہ چکا کہ شیطان تمہارا صریح دشمن ہے؟۔ <sup>(۲)</sup> (۲۲)

دونوں نے کمااے ہمارے رب!ہم نے اپنابرا نقصان کیا اور اگر تو ہماری مغفرت نہ کرے گا اور ہم پر رحم نہ کرے گا تو واقعی ہم نقصان پانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔ (۲۳)

حق تعالی نے فرمایا کہ ینچے الی حالت میں جاؤ کہ تم باہم ایک دوسرے کے دستمن ہو گے اور تمہارے واسطے

(۱) یہ اس معصیت کا اثر ظاہر ہوا جو آدم علیہ السلام وحوا سے غیر شعوری اور غیرارادی طور پر ہوئی اور پھر دونوں مارے شرم کے جنت کے پتے جو ژجو ژکراپی شرم گاہ چھپانے گئے۔ وہب بن منبہ کہتے ہیں کہ اس سے قبل انہیں اللہ نعالیٰ کی طرف سے ایک ایسانو رانی لباس ملا ہوا تھا' جو اگر چہ غیر مرئی تھا لیکن ایک دو سرے کی شرم گاہ کے لئے ساتر (پر دہ پوش) تھا۔ (ابن کشیر)

پ تعنی اس تنبیہ کے باوجود تم شیطان کے وسوسوں کاشکار ہوگئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ شیطان کے جال بڑے حسین اور دلفریب ہوتے ہیں اور جن سے بیخے کے لئے بڑی کاوش و محنت اور ہرو قت اس سے چو کنار ہنے کی ضرورت ہے۔
(۳) تو ہہ واستغفار کے بیہ وہی کلمات ہیں جو حضرت آدم علیہ السلام نے اللہ تبارک و تعالیٰ سے سیسے 'جیسا کہ سور ہُ بقرہ' آیت سے سی صراحت ہے (دیکھئے آیت نہ کورہ کا حاشیہ) گویا شیطان نے اللہ کی نافرہانی کا ارتکاب کیا تو اس کے بعد وہ اس پر نہ صرف اڑگیا بلکہ اس کے جواز واثبات میں عقلی وقیای دلائل دینے لگا۔ نتیجنا وہ راند ہُ درگاہ اور ہیشہ کے لئے ملعون قرار پایا اور حضرت آدم علیہ السلام نے اپنی غلطی پر ندامت و پشیمانی کا اظہار اور بارگاہ الی میں تو ہہ واستغفار کا اجتمام کیا۔ تو اللہ کی رحمت و مغفرت کے مستحق قرار پائے۔ یوں گویا دونوں راستوں کی نشان دہی ہوگئ 'شیطانی راتے کی بھی۔ گناہ کرکے اس پر اترانا' اصرار کرنا اور اس کو صحیح ثابت کرنے کے لئے ''دلائل'' بحی انبار فراہم کرنا' شیطانی راستہ ہے۔ اور گناہ کے بعد احساس ندامت سے مغلوب ہو کربارگاہ اللی میں جھک جانا اور تو ہو وہ وہ ستخفار کا اجتمام کرنا' بندگان اللی میاں جھک جانا ور استوں کے انبار فراہم کرنا' بندگان اللہ میاں اللہ میاں اللہ میاں اللہ میاں جسے۔ اللَّھُ ہَا اَجْعَلْنَا مِنْهُ ہُنَا مِنْتُ مِنْهُ ہُنَا مِنْهُ ہُنَا مِنْهُ ہُنَا مِنْهُ ہُنَا مِنْهُ ہُمَا ہُنَا مِنْهُ ہُمَا ہُ

مُسْتَقَمُ وَمَتَاعُ إلى حِيْنِ ٠

قَالَ فَهُا تَعْوُنَ وَفَهُا تَهُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرُجُونَ ﴿

ينبني ادَمَ قِدُ أَنْزَ لْنَاعَلَيْكُمُ لِبَاسًا يُوادِي سَوَا يَكُمُ وَرِيْشًا ﴿ وَلِمَاسُ التَّقَدِي ذلكَ خَنْزُذِلِكُ مِنْ الْبِتِ اللَّهِ لَعَكَمُهُمُ مَكُ كُونُونَ 🕝

ينبنَ ادْمَلاَنفْتننَّكُوُ الشَّيْطِلُ كَمَّا أَخْرَجَ أَبُونَكُومُونَ الْحِنَّةِ يَنْزِعُ عَنْهُمُ الْمِاسَهُمَ النُّويَهُ كَاسُواٰتِهَاۚ إِنَّهُ يَرْكُمُ هُوَوَقِينِكُهُ مِنْ حَمْثُ لَا تَرُوْنُهُمْ إِنَّا يَعَلَنَا الشَّيْطِينَ أَوْلِيَأْمُ لِلَّذِينَ

لائۇمئۇن 🖱

زمین میں رہنے کی جگہ ہے اور نفع حاصل کرنا ہے ایک وقت تک۔(۲۴)

فرمایا تم کو وہاں ہی زندگی بسر کرنا ہے اور وہاں ہی مرنا ہے اوراسی میں سے بھرنکالے جاؤ گے۔ (۲۵)

اے آدم (علیہ السلام) کی اولاد ہم نے تمہارے گئے لباس پیدا کیا جو تمهاری شرم گاموں کو بھی چھیا تاہے اور موجب زینت بھی ہے (۱) اور تقوے کالباس (۲۰) یہ اس سے بڑھ کرہے۔ (۲۰) یہ اللہ تعالی کی نشانیوں میں سے ہے تاکه به لوگ یاد رکھیں۔(۲۹)

اے اولاد آدم! شیطان تم کو کسی خرابی میں نہ ڈال دے جیسا اس نے تمہارے ماں باپ کو جنت سے باہر کرا دیا الیی حالت میں ان کالباس بھی اتروا دیا تاکہ وہ ان کو ان کی شرم گاہیں دکھائے۔ وہ اور اس کالشکرتم کوایسے طور پر دیکھا ہے کہ تم ان کو نہیں دیکھتے ہو۔ (م) ہم نے

(۱) سَوْاَتٌ، جَم کے وہ حصے جنہیں چھیانا ضروری ہے۔ جیسے شرم گاہ اور رینشا وہ لباس جو حسن ورعنائی کے لئے پہنا جائے۔ گویا لباس کی پہلی قتم ضروریات سے اور دو سری قتم تکملہ واضافہ سے ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان دونوں قسموں کے لباس کے لئے سامان اور موادیدا فرمایا۔

(۲) اس سے مراد بعض کے نزدیک وہ لباس ہے جو متقین قیامت والے دن پہنیں گے۔ بعض کے نزدیک ایمان' بعض کے نزدیک عمل صالح' خثیت الٰی وغیرہ ہیں۔ مفہوم سب کا تقریباً ایک ہے کہ ایبالباس' جے پہن کرانسان تکبر کرنے کے بجائے' اللہ ہے ڈ رے اور ایمان وعمل صالح کے تقاضوں کا اہتمام کرے۔

(m) اس سے یہ مفہوم بھی نکاتا ہے کہ زیب وزینت اور آرائش کے لئے بھی اگرچہ لباس پہننا جائز ہے۔ تاہم لباس میں ایسی سادگی زیادہ پیندیدہ ہے جو انسان کے زہد وورع اور تقویٰ کی مظہر ہو۔ علاوہ ازیں نیالباس پہن کرید دعا بھی پڑھی جائے'کیونکہ نبی مالٹھائیما بیہ وعا پڑھاکرتے تھے «آلحمدُ للہِ الَّذِيْ كَسَانِيْ مَاأْوَارِيْ بِهِ عَوْرَتِيْ وَأَتَجَمَّلُ بِهِ فِيْ حَيَاتِيْ (تومذي 'أبُواب الدعوات- ابن ماجه 'كتاب اللباس 'باب مايقول الرجل إذا لبس ثوبا جديدا) "تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے مجھے ایسالباس پہنایا جس سے میں اپناستر چھیالوں اور اپنی ذندگی میں اس سے زینت حاصل کروں"۔

(٣) اس میں اہل ایمان کو شیطان اور اس کے قبیلے یعنی چیلے چانٹوں سے ڈرایا گیا ہے کہ کہیں وہ تمہاری غفلت اور

شیطانوں کو ان ہی لوگوں کا دوست بنایا ہے جو ایمان نہیں لاتے۔ (۲۷)

اور وہ لوگ جب کوئی فخش کام کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو اس طریق پر پایا ہے اور اللہ نے بھی ہم کو میں بتایا ہے۔ آپ کمہ دیجیئے کہ اللہ تعالی فخش بات کی تعلیم نہیں دیتا کیا اللہ کے ذمہ الی بات لگاتے ہو جس کی تم سند نہیں رکھتے ؟۔ (۲۸) جس کی تم سند نہیں رکھتے ؟۔ (۲۸) آپ کمہ دیجیئے کہ میرے ربنے تھم دیا ہے انصاف کا (۳)

وَإِذَا فَعَلُوْا فَاحِشَّةً قَالُوْا وَجَدُنَا عَلَيْهَا الْهَ آمَانَا وَاللهُ آمَرَنَا بِهَا ۚ ثُلُ إِنَّ اللهَ لَا يَاثُوُ بِإِلْفَتِشَاءٌ آتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞

قُلْ اَمَرَرَيْنُ بِالْقِسُطَّ وَاقِيْمُوا وُجُوْهَكُوْ عِنْدَ كُلِّ

ستی سے فائدہ اٹھا کر تہمیں بھی اس طرح فتنے اور گمراہی میں نہ ڈال دے جس طرح تمهارے ماں باپ (آدم وحوا) کو اس نے جنت سے نکلوا دیا اور لباس جنت بھی اتروا دیا۔ بالخصوص جب کہ وہ نظر بھی نہیں آتے۔ تو اس سے بچنے کا اہتمام اور فکر بھی زیادہ ہونی چاہئے۔

(۱) یعنی ہے ایمان قتم کے لوگ ہی اس کے دوست اور اس کے خاص شکار ہیں۔ تاہم اہل ایمان پر بھی وہ ڈورے ڈالتا رہتا ہے۔ کچھ اور نہیں تو شرک خفی ' (ریا کاری) اور شرک جلی میں ہی ان کو مبتلا کر دیتا ہے اور یوں ان کو بھی ایمان کے بعد ایمان صبح کی پونجی ہے محروم کر دیتا ہے۔

<sup>(</sup>٣) اسلام ہے قبل مشرکین بیت اللہ کا نظا طواف کرتے تھے اور کہتے تھے کہ ہم اس حالت کو اختیار کرکے طواف کرتے ہیں ہوں ہیں جو اس وقت تھی جب ہمیں ہماری ماؤں نے جنا تھا۔ بعض کہتے ہیں کہ وہ اس کی بیہ تاویل کرتے تھے کہ ہم جو لباس پہنے ہوتے ہیں اس بین طواف کرنا مناسب نہیں۔ چنانچہ وہ لباس ایا ارکر طواف کرتے میں ہم اللہ کی نا فرمانی کرتے رہتے ہیں 'اس لئے اس لباس میں طواف کرنا مناسب نہیں۔ چنانچہ وہ لباس ایا رکر طواف کرتے اور عور تیں بھی نگی طواف کرتیں 'صرف اپنی شرمگاہ پر کوئی کیڑا یا چیڑے کا نگڑا رکھ لیتیں۔ اپنی اس شرمناک فعل کے لئے دو عذر انہوں نے اور پیش گئے۔ ایک تو یہ کہ ہم نے اپنا باپ دادوں کو اس طرح ہو سکتا کرتے پایا ہے۔ دو سمرا' یہ کہ اللہ نے ہمیں اس کا تھم دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کی تردید فرمائی کہ یہ کس طرح ہو سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ بے حداث کی ترجہ نہیں کہ اللہ کے دے وہ بات لگاتے ہو جو اس نے نہیں کہی۔ اس آیت میں ان مقلدین کے لئے بڑی زجر و تو تی ہے جو آبا پرس ' بیریستی اور شخصیت پرستی میں مبتلا ہیں 'جب انہیں بھی حق کی بات مقلدین کے لئے بڑی زجر و تو تی ہے جو آبا پرستی کرتے ہیں کہ ہمارے بڑے ہی کہ جارے بی کہ جو اس کے مقابلے میں بی عذر پیش کرتے ہیں کہ ہمارے بڑے کی کرتے آئے ہیں یا ہمارے امام اور پیر مقل کی ہودیت پر 'نصرانی نصرانیت پر اور بد عتی بدعوں پر قائم و شے کا سے دو خوالدیں)

<sup>(</sup>m) انصاف سے مرادیمال بعض کے نزدیک لا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ لَعِنى توحير ہے۔

مَسْجِدٍ وَّادْعُولُهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ أَهُ كَمَابَكَ ٱلْهُ تَعُودُونَ ۞

فَرِيُفًاهَـَلْى وَ فَرِيُقَاحَقَّ عَلَيْهِوُ الضَّلْلَةُ 'إِنَّهُوُ اتَّخَذُ واالشَّيْطِبُنَ أَوْلِيَآءَ مِنْ دُوْنِ اللهِ وَيَحْسَبُونَ ٱلْهُومُّهُمَّةَ دُوْنَ ۞

يْبَنِيَّ ادَمَخُدُوْ ارْنِيَنَتَّكُمْ عِنْدَكُيِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوْ اوَاشُرَبُوْ اوَلَا تُتُرِنُوْ أَانَّهُ لاَيُحِبُ النُثرِ وَبْنَ ﴿

قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِيْنَةَ اللهِ الَّذِي آخُرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِبَاتِ مِنَ

اور یہ کہ تم ہر سجدہ کے وقت اپنارخ سیدھار کھاکرو<sup>(۱)</sup>اور الله تعالیٰ کی عبادت اس طور پر کرو کہ اس عبادت کوخالص الله ہی کے واسطے رکھو۔ تم کواللہ نے جس طرح شروع میں پیداکیاتھااسی طرح تم دوبارہ پیداہوگے۔(۲۹)

بعض لوگوں کو اللہ نے ہدایت دی ہے اور بعض پر گمراہی ثابت ہو گئی ہے۔ ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر شیطانوں کو دوست بنالیا ہے اور خیال رکھتے ہیں کہ وہ راست پر ہیں۔(۳۰)

اے اولاد آدم! تم معجد کی ہر حاضری کے وقت اپنالباس پین لیا کرو۔ (۲) اور خوب کھاؤ اور پیو اور حدسے مت نکلو۔ بے شک اللہ حدسے نکل جانے والوں کو پہند نہیں کرتا۔ (۳) (۳)

آپ فرمائے کہ اللہ تعالی کے پیدا کئے ہوئے اسباب

(۱) امام شوکانی نے اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ ''اپنی نمازوں میں اپنا رخ قبلے کی طرف کر لو' چاہے تم کسی بھی معجد میں ہو'' اور امام ابن کثیرنے اس سے استقامت بمعنی متابعت رسول مراد لی ہے اور اگلے جملے سے اخلاص للہ اور کہا ہے کہ ہر عمل کی مقبولیت کے لئے ضروری ہے کہ وہ شریعت کے مطابق ہو اور دو سرے خالص رضائے اللی کے لئے ہو۔ آیت میں ان باتوں کی تاکید کی گئی ہے۔

(۲) آیت میں زینت سے مراد لباس ہے۔ اس کا سبب نزول بھی مشرکین کے ننگے طواف سے متعلق ہے۔ اس لئے انہیں کما گیا کہ لباس پہن کراللہ کی عبادت کرواور طواف کرو۔

(٣) إِسْرَافٌ (حد سے نکل جانا) کی چیز میں حتیٰ کہ کھانے پینے میں جھی ناپندیدہ ہے۔ ایک حدیث میں نبی مالیہ آتی نے فرمایا "جو چاہو 'کھاؤ۔ جو چاہو پنو! البتہ دو باتوں سے گریز کرو۔ اسراف اور تکبر سے (صحیح بحادی کتاب اللہ اس باب قول اللہ تعالیٰ نے ﴿ وَکُلُوْا وَاشْرَبُوْ اللّٰہ عَالَیٰ اللّٰہ تعالیٰ نے ﴿ وَکُلُوْا وَاشْرَبُوْ وَاللّٰہ عَالَیٰ اللّٰہ تعالیٰ نے ﴿ وَکُلُوْا وَاشْرَبُوا وَاللّٰہ عَالَیٰ اللّٰہ تعالیٰ عَلَیْ ماری طب جمع فرمادی ہے۔ (ابن کیش)

بعض کتے ہیں زینت سے وہ لباس مراد ہے جو آرائش کے لئے پہنا جائے۔ جس سے ان کے نزدیک نماز اور طواف کے وقت بڑ کمین کا حکم نکلتا ہے۔ اس آیت سے نماز میں سترعورت کے وجوب پر بھی استدلال کیا گیا ہے بلکہ احادیث کی رو سے سترعورت (گھٹنوں سے لے کرناف تک کے حصے کو ڈھانپنا) ہرحال میں ضروری ہے چاہے آدمی خلوت میں ہی ہو۔ (فتح القدیر) جمعہ اور عید کے دن خوشبو کا استعال بھی مستحب ہے کہ یہ بھی زینت کا حصہ ہے۔ (ابن کثیر)

الرِّزُوِّ قُلْ هِيَ لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوَمَالْقِيمَةِ كَاذَلِكَ نُفَصِّلُ الْإِيلِقَوْمُ يَعْلَمُونَ ﴿

قُلْ إِنَّمَاحَوَمَرَيَّ الْفَوَاحِشَ مَاظَهَرَ مِنْهَا وَمَابَكُنَ وَ الْإِنْثَمَ وَالْبَغَى بَغِيْرِالْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُواْ بِاللهِ مَالَوْنَيْزِلْ بِهِ سُلْطُنَّا

زینت کو 'جن کو اس نے اپنے بندوں کے واسطے بنایا ہے اور کھانے پینے کی حلال چیزوں کو کس شخص نے حرام کیا ہے؟ آپ کمہ دیجئے کہ یہ اشیااس طور پر کہ قیامت کے روز خالص ہوں گی اہل ایمان کے لئے ' دنیوی زندگی میں مومنوں کے لئے بھی ہیں۔ (۱۱) ہم اس طرح تمام آیات کو سمجھ داروں کے واسطے صاف صاف بیان کرتے ہیں۔ (۳۲)

آپ فرمائیے کہ البتہ میرے رب نے صرف حرام کیا ہے ان تمام فخش باتوں کو جو علانیہ ہیں <sup>(۲)</sup> اور جو پوشیدہ ہیں اور ہر گناہ کی بات کو اور ناحق کسی پر ظلم کرنے کو <sup>(۳)</sup> اور

(۱) مشرکین نے جس طرح طواف کے وقت لباس پہننے کو تاپندیدہ قرار دے رکھا تھا' ای طرح بعض حلال چزیں بھی بطور تقرب اللی اپنے اوپر حرام کرلی تھیں (جیسا کہ بعض صوفیا بھی ایسا کرتے ہیں) نیز بہت می حلال چزیں اپنے بتوں کے نام وقف کر دینے کی وجہ سے حرام گردانتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا لوگوں کی زینت کے لئے (مثلاً لباس وغیرہ) اور کھانے کی عمدہ چزیں بنائی ہیں' انہیں کون حرام کرنے والا ہے؟ مطلب بیہ ہے کہ لوگوں کے حرام کر لینے سے اللہ کی حلال کردہ چزیں حمالہ اللہ نے اہل ایمان ہی کے لئے حلال کردہ چزیں حرام نہیں ہوجا کیں گی وہ حلال ہی رہیں گی۔ بیہ حلال وطیب چزیں اصلاً اللہ نے اہل ایمان ہی کے لئے بیائی ہیں۔ گو کھار بھی ان سے فیض یاب اور متمتع ہو لیتے ہیں بلکہ بعض دفعہ دنیوی چزوں اور آسائٹوں کے حصول میں وہ مسلمانوں سے زیادہ کامیاب نظر آتے ہیں لیکن سے بانتی اور عارضی ہے جس میں اللہ تعالیٰ کی تکوینی مشیت اور عکست ہے۔ تاہم قیامت والے دن یہ نعتیں صرف اہل ایمان کے لئے ہوں گی کیونکہ کافروں پر جس طرح جنت حرام حکمت ہے۔ تاہم قیامت والے دن یہ نعتیں صرف اہل ایمان کے لئے ہوں گی کیونکہ کافروں پر جس طرح جنت حرام ہوں گے۔

(۲) علانیہ فخش باتوں سے مراد بعض کے نزدیک طوا کفوں کے اڈوں پر جاکر بدکاری اور پوشیدہ سے مراد کسی "گرل فرینڈ" سے خصوصی تعلق قائم کرنا ہے۔ بعض کے نزدیک اول الذکر سے مراد مخرموں سے نکاح کرنا ہے جو ممنوع ہے۔ صحح بات یہ ہے کہ یہ کسی ایک صورت کے ساتھ خاص نہیں بلکہ عام ہے اور ہرفتم کی ظاہری ہے حیائی کو شامل ہے (جیسے فلمیں ' ڈرا سے ' ٹی وی ' وی می آر ' فخش اخبارات ورسائل ' رقص و سرود اور مجروں کی محفلیں ' عورتوں کی ب پردگی اور مردوں سے ان کا بے باکانہ اختلاط ' مہندی اور شادی کی رسموں میں بے حیائی کے کھلے عام مظاہر وغیرہ ' یہ سب فواحش ظاہرہ ہیں۔ ( اُعَادُنَا الله منه منه ) .

(٣) گناہ' اللہ کی نافرمانی کا نام ہے اور ایک حدیث میں نبی مان کو اس نے فرمایا 'قلناہ وہ ہے جو تیرے سینے میں کھیکے اور لوگوں

وَآنَ تَقُوْلُوا عَلَى اللهِ مَا لَابَعْنَلَمُونَ 🕝

وَلِكُلِّ الْتَقْوَاجَلُّ فَإِذَاجَاءُ اَجَلُهُمْ لِاَيْمُتَا أَخِرُونَ سَاعَةً وَلاَيْنَتَقْرُومُونَ ۞

يْبَنِيَ ادْمَ إِمَّا يَا يُتِبَكَّمُو رُسُلٌ مِّنْكُمُونَيْضُونَ عَلَيْكُو الْتِي ُفَيَن اتْفَى دَاصْلَحَ فَلاخَوْكُ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ يُخْزُنُونَ ۞

وَالَّذِيْنَكَكَ بُوُا بِالْنِيْنَا وَاسْتَكْبُرُوا عَنْهَا اُولَلِيكَ اَصْحُبُ النَّارِ؛ هُمْ فِنْهَاخِلُدُون ۞

اس بات کو کہ تم اللہ کے ساتھ کسی ایسی چیز کو شریک ٹھراؤ جس کی اللہ نے کوئی سند نازل نہیں کی اور اس بات کو کہ تم لوگ اللہ کے ذمے الیی بات لگا دو جس کو تم جانتے نہیں۔(۳۳)

اور ہر گروہ کے لئے ایک میعاد معین <sup>(۱)</sup> ہے سوجس وقت انکی میعاد معین آ جائے گی اس وقت ایک ساعت نہ پیچھے ہٹ سکیس گے اور نہ آگے بڑھ سکیس گے۔(۳۴)

اے اولاد آدم! اگر تمہارے پاس پیغیبر آئیں جو تم ہی
میں سے ہوں جو میرے احکام تم سے بیان کریں تو جو
شخص تقویٰ اختیار کرے اور درستی کرے سوان لوگوں
پر نہ کچھ اندیشہ ہے اور نہ وہ عملین ہوں گے۔ (۳۵)
اور جو لوگ ہمارے ان احکام کو جھٹلا ئیں اور ان سے
تکبر کریں وہ لوگ دوزخ والے ہوں گے وہ اس میں
ہیشہ ہیشہ رہیں گے۔ (۳۲)

کے اس پر مطلع ہونے کو تو ہرا مسجھے" (صحیح مسلم 'کتاب البر) بعض کتے ہیں گناہ وہ ہے جس کا اثر 'کرنیوالے کی اپنی ذات تک محدود ہو اور بغی بیہ ہے کہ اس کے اثرات دو سروں تک بھی پہنچیں یماں بغی کے ساتھ بغیرالحق کا مطلب' ناحق' ظلم و زیادتی مثلاً لوگوں کا حق غصب کرلینا' کسی کا مال ہتھیا لینا' ناجائز مارنا پیٹنا اور سب و شتم کرکے بے عزتی کرنا وغیرہ ہے۔

(۲) یہ ان اہل ایمان کا حسن انجام بیان کیا گیا ہے جو تقوی اور عمل صالح سے آراستہ ہوں گے۔ قرآن نے ایمان کے ساتھ 'اکثر جگہ 'عمل صالح کا ذکر ضرور کیا ہے۔ جس سے معلوم ہو تا ہے کہ عند اللہ ایمان وہی معتبر ہے جس کے ساتھ عمل بھی ہوگا۔

(٣) اس میں اہل ایمان کے برعکس ان لوگوں کا برا انجام بیان کیا گیا ہے جو اللہ کے احکام کی تکذیب اور ان کے مقالبے

قَمَنُ أَظْلَةُ مِتَنِى افْتَرَى عَلَى اللهِ كَنِ بَاأَوْكَلَّابَ بِالنَّتِهِ ۗ اُولِلِكَ يَنَالْهُوُ نَهِيْهُ هُوْرِّسَ الْكِيْتِ ۚ حَتَّى إِذَا جَاءَتُهُ هُو رُسُلُنَا يَتَوَفِّوْنَهُوْ قَالْوَا اَيْنَ مَاكُنْتُوْ تَنَى عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ ۚ قَالْوَاضَلُواعَنَّا وَشَهِدُ وَاعَلَىٰ اَنْشُرِهُوْ اَتَهُمُ كَانْوُلِكِنِ يُنَ ۞

قَالَ ادْخُلُوْ افْ أَمْحِوقَكُ خَلَتُ مِنْ تَبْلِكُوْمِينَ الْجِيِّ وَالْإِنْسِ فِى النَّا اِكْلَمَا دَخَلَتُ أَمَّةٌ لَكَنَتُ انْخَتَهَا حَتَى اِذَالدَّ الْكُوْلوِيْهَا جَمِيْعًا فَالتَّ انْحُرِيْهُ وَلِاُولِهُمْ رَبِّنَا لِمَوْلِاَءِ اَضَلُّوْنَا فَا يَوْمُ عَدَّا بَا ضِعْفًا قِينَ الدَّارِهُ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ

سو اس مخض سے زیادہ ظالم کون ہو گا جو اللہ تعالیٰ پر جھوٹ باندھے یا اس کی آیوں کو جھوٹا بتائے 'ان لوگوں کے نصیب کا جو کچھ کتاب سے ہو وہ ان کو بل جائے گا' (ا) یمال تک کہ جب ان کے پاس ہمارے بھیجہ ہوئے فرشتے ان کی جان قبض کرنے آئیں گے تو کمیں گے کہ وہ کمال گئے جن کی تم اللہ کو چھوڑ کر عبادت کرتے تھے 'وہ کمیں گے کہ ہم سے سب غائب ہو گئے اور اپنے کافر ہونے کا قرار کریں گے۔ (۳۷) اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ جو فرقے تم سے بہلے گزر تھے اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ جو فرقے تم سے بہلے گزر تھے گزر تھے

اللہ تعالیٰ فرمائے گاکہ جو فرقے تم سے پہلے گزر چکے ہیں۔
ہیں (۲) جنات میں سے بھی اور آدمیوں میں سے بھی' ان
کے ساتھ تم بھی دوزخ میں جاؤ۔ جس وقت بھی کوئی
جماعت داخل ہوگی اپنی دوسری جماعت کو لعنت
کرے گی (۳) یماں تک کہ جب اس میں سب جمع ہو

میں انتکبار کرتے ہیں۔ اہل ایمان اور اہل گفر دونوں کا انجام بیان کرنے سے مقصود سے کہ لوگ اس کر دار کو اپنا ئیں جس کا انجام اچھاہے اور اس کر دار سے بچیں جس کا انجام برا ہے۔

<sup>(</sup>۱) اس کے مختلف معانی بیان کئے گئے ہیں۔ ایک معنی عمل 'رزق اور عمر کے گئے ہیں۔ یعنی ان کے مقدر میں جو عمر اور رزق ہے اسے بورا کر لینے ' اور جتنی عمر ہے ' اس کو گزار لینے کے بعد بالاً خرموت سے ہمکنار ہوں گے۔ اس کے ہم معنی سے آیت ہے ﴿ اِنَّ الَّذِینُنَ یَفُو کُونَ عَلَی اللّٰہِ اِنْ جھوٹ باند ھے ہیں' وہ کامیاب نہیں ہوں گے' دنیا کا چند روزہ فائدہ اٹھا کر' بالاً خر ہورے یاس ہی انہیں لوٹ کر آنا ہے….)

<sup>(</sup>۲) أَمَّمٌ، اَمَّةٌ كى جمع ہے۔ مراد وہ فرقے اور گروہ ہیں جو كفروشقاق اور شرك و تكذیب میں ایک جیسے ہوں گے۔ فِي بمعنی مَع بھی ہو سكتا ہے۔ یعنی تم سے پہلے انسانوں اور جنوں میں جو گروہ تم جیسے یہاں آچکے ہیں'ان کے ساتھ جہنم میں داخل ہو جاؤیا ان میں شامل ہو جاؤ۔

<sup>(</sup>٣) ﴿ لَعَنَتُ الْخُتَهَا ﴾ اپنی دو سری جماعت کو لعنت کرے گی۔ اُنخت بہن کو کہتے ہیں۔ ایک جماعت (امت) کو دو سری جماعت (امت) کی بہن بہ اعتبار دین 'یا گمراہی کے کما گیا۔ لیعنی دونوں ہی ایک غلط ند بہب کے بیرو یا گمراہ تھے یا جنم کے ساتھی ہونے کے اعتبار سے ان کو ایک دو سری کی بہن قرار دیا گیا ہے۔

وَلِكِنُ لَاتَعْلَمُوْنَ 🕤

وَقَالَتَ أَوْلِهُ هُو الْمُثَوْنِهُمُ فَمَا كَانَ لَكُوْعَكِيْ نَامِنَ فَصْلٍ فَدُوْقُواللَّهَ نَاكِ بِمَا لَكُنْ تُوْكَلُيهُ بُونَ ﴿

إِنَّ الَّذِيْنَ كَذَّبُواْ بِالْيَتِنَاوَاسْتَكْبُوُاعَهُمَالاَتُفَتَّرُ لَهُوُ اَبْوَابُالسَّمَا وَلاَيدُخُلُونَ الْجُنَّةَ حَثَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي

جائیں گے (۱) تو پچھلے لوگ پہلے لوگوں کی نسبت کہیں گے (۲) کہ ہمارے پروردگار ہم کو ان لوگوں نے گراہ کیا تھاسوان کو دوزخ کاعذاب دوگنادے۔ (۳) اللہ تعالی فرمائے گاکہ سب ہی کا دوگناہے '(۴) لیکن تم کو خبر نہیں۔(۳۸)

اور پہلے لوگ چھلے لوگوں سے کہیں گے کہ پھرتم کو ہم پر کوئی فوقیت نہیں سو تم بھی اپنی کمائی کے بدلے میں عذاب کامزہ چکھو۔(۳۹)

جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا اور ان سے تکبر کیا ان کے لئے آسان کے دروازے نہ کھولے جائیں گے (۵) اور وہ لوگ بھی جنت میں نہ جائیں گے جب

(۱) ادًارَكُوا كم معنى بين مَدَارَكُوا جب ايك دو سرب كومليس كَ اور باجم الحقي بول ك-

(۲) أُخْرَىٰ (پچھلے) سے مراد بعد میں داخل ہونے والے اور اُُولَیٰ (پہلے) سے مراد ان سے پہلے داخل ہونے والے ہیں۔ یا اُخْرَیٰ سے اَنْبَاعٌ (پیرو کار) اور اُولَیٰ سے مَنْبُوعٌ لیڈر اور سردار ہیں۔ان کاجر م چونکہ زیادہ شدید ہے کہ خود بھی راہ حق سے دور رہے اور دو سرول کو بھی کوشش کرکے اس سے دور رکھا 'اس لئے بیہ اپنے اتباع سے پہلے جسم میں جائیں گے۔

(٣) جس طرح ایک دو سرے مقام پر فرمایا گیا۔ جسنی کمیں گ۔ ﴿ رَبَّنَا اِنَّا اَلْمُدَاسَادَتَنَاوُكُورَا اَ فَاضَلُونَا النَّهِيلُلا ﴿ رَبَّنَا اِنَّا اَلْمُدَا اَلَٰهُ اِنْكُونَا النَّهِيلُلا ﴿ رَبَّنَا اِنَّا اَلْمُدَا اَلَٰهُ اِنْكُونَا النَّهِيلُلا ﴿ رَبَّنَا اِنْكُا اِللّٰهُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهِ اِنْ اِنْدُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهِ اِنْ لَا اِنْدُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهِ اِنْ لَا اِنْدُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهِ اِنْ لَا اِنْدُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهِ اِنْ لَا اِنْدُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهِ اِنْ لَا اِنْدُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهُ اِنْ لَا اِنْدُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اِللّٰهُ اِنْ لِللّٰهُ اِنْ كُو دُو كُنَا عَذَا اللِّلَا اللّٰهُ اللّٰلَّالِمُلْلَالِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُلْلِمُ اللّٰلِلْمُلْلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُلْلِلْمُ اللّٰلِلْمُلْلِلْمُ اللّٰلِلْمُ الللّٰلِلْمُلْلِلْمُ اللّٰلِللللّٰلِلللّٰ الللّٰلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْم

(٣) لینی اب ایک دو سرے کو طعنے دینے 'کونے اور ایک دو سرے پر الزام دھرنے سے کوئی فائدہ نہیں 'تم سب ہی اپنی اپنی جگہ بڑے مجرم ہو اور تم سب ہی دو گئے عذاب کے مستحق ہو۔ اتباع اور متبوعین کابیہ مکالمہ سور ہُ سبا۔ ۳۲'۳۳ میں بھی بیان کیا گیاہے۔

(۵) اس سے بعض نے اعمال 'بعض نے ارواح اور بعض نے دعا مراد لی ہے۔ یعنی ان کے عملوں 'یا روحوں یا دعا کے لئے آسان کے دروازے نہیں کھولے جاتے 'بعنی اعمال اور دعا قبول نہیں ہوتی اور روحیں واپس زمیں میں لوٹا دی جاتی ہیں (جیسا کہ مند احمد 'جلد ۲ / صفحہ ۳۹۵٬۳۹۳ کی ایک حدیث سے بھی معلوم ہو تا ہے) امام شوکانی فرماتے ہیں کہ تیوں ہی چیزیں مراد ہو سکتی ہیں۔

سَيِّة الْخِيَاطِ وَكَذَٰ لِكَ نَجْنِى الْمُجْرِمِيْنَ ﴿

لَهُوْمِّنُ جَهَنَّهُ مَهَادُّقَمِنُ فَوْقِهُمْ غَوَاثِنْ وَكَذَٰلِكَ خُزِى الظّٰلِمِيْنَ ۞

وَالَّذِينَ الْمَثُوْاوَعَيدلُواالصِّلِيٰتِ لَائْكِلْفُ نَفْسًا لِآلَا وُسُعَهَا ۗ اوُلِيۡكَ اَصۡعٰبُ الْعِنَّةَ وَمُدۡ فِيهَا خلِدُونَ ۞

وَنَرْعُنَامَ إِنْ صُدُورِهِ وُمِّنْ غِلِّ تَجُرِيُ مِنْ تَغْيِرِمُ الْأَنْفُرْ ۚ

تک کہ اونٹ سوئی کے ناکہ کے اندر سے نہ چلاجائے (۱) اور ہم مجرم لوگوں کو ایسی ہی سزادیتے ہیں۔(۴۰۰) ان کے لئے آتش دوزخ کا بچھونا ہو گا اور ان کے اویر

ان کے لئے آتش دوزخ کا بچھونا ہو گا اور ان کے اوپر (ای کا)او ڑھنا ہو گا<sup>(1)</sup> اور ہم ایسے طالموں کو ایسی ہی سزا دیتے ہیں۔(۲۱)

اور جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے نیک کام کئے ہم کسی شخص کواس کی قدرت سے زیادہ کسی کامکلف نہیں بناتے (۳) وہی لوگ جنت والے ہیں اور وہ اس میں بھیشہ ہمیشہ رہیں گے۔(۲۲)

اور جو پچھ ان کے دلول میں (کینہ) تھا ہم اس کو دور کر دیں گے۔ (۳) ان کے نیچے نہیں جاری ہوں گی۔ اور وہ

(۱) یہ تعلیق بالمحال ہے جس طرح اونٹ کا سوئی کے ناکے سے گذر نا ممکن نہیں' اس طرح اہل کفر کا جنت میں داخلہ ممکن نہیں۔ اونٹ کی مثال بیان فرمائی اس لئے کہ اونٹ عربوں میں متعارف تھا اور جسمائی اعتبار سے ایک بڑا جانور تھا۔ اور سوئی کا ناکہ (سوراخ) یہ اپنے اور تنگ ہونے کے اعتبار سے بے مثال ہے۔ ان دونوں کے ذکرنے اس تعلیق بالمحال کے مفہوم کو غایت درجے واضح کر دیا ہے۔ تعلیق بالمحال کا مطلب ہے' ایسی چیز کے ساتھ مشروط کر دینا جو نا ممکن ہو۔ جیسے اونٹ سوئی کے ناکے میں داخل نہیں ہو سکتا۔ اب کسی چیز کے وقوع کو' اونٹ کے سوئی کے ناکے میں داخل میں داخل ہے۔

(۲) غَواَشِ ،غَاشِيَةٌ کی جمع ہے۔ ڈھانپ لینے والی۔ یعنی آگ ہی ان کا اوڑھنا ہو گا یعنی اوپر سے بھی آگ نے ان کو ڈھانیا یعنی گھیرا ہوگا۔

(٣) کیے جملہ معترضہ ہے جس سے مقصودیہ بتانا ہے کہ ایمان اور عمل صالح کیے یہ ایسی چیزیں نہیں ہیں کہ جو انسانی طاقت سے زیادہ ہوں اور انسان ان کو بہ آسانی اپنا سکتا ہے اور ان کے مقتضیات کو بروئے عمل لاسکتا ہے۔ کے مقتضیات کو بروئے عمل لاسکتا ہے۔

(٣) غِلِّ اس كينے اور بغض كو كما جا آ ہے جو سينوں ميں مستور ہو۔ الله تعالیٰ اہل جنت پر بيہ انعام بھی فرمائے گا كہ ان كے سينوں ميں ايك دو سرے كے خلاف بغض وعداوت كے جو جذبات ہوں گے 'وہ دور كر دے گا' پھران كے دل ايك دو سرے كے بارے ميں آئينے كی طرح صاف ہو جائيں گے 'كى كے بارے ميں دل ميں كوئی كدورت اور عداوت نہيں رہے گی۔ بعض نے اس كامطلب بيہ بيان كيا ہے كہ اہل جنت كے درميان درجات ومنازل كا جو نقاوت ہو گا' اس پر وہ ايك دو سرے سے حمد نہيں كريں گے۔ پہلے مفہوم كی آئيد ايك حديث سے ہوتی ہے كہ جنتوں كو' جنت اور دوزخ

وَقَالُواالْحَمُدُولِلُوالَّذِي هَلْمَنَالِهِنَا ﴿ وَمَاكُنَّا لِيَهْتَدِى لَوْلَا اَنْ هَلْمَنَاالِلُهُ ۚ لَقَدُّجَآءَتُ رُسُلُ رَتِنَابِالْحَقِّ وَفُودُوَااَنُ تِلْكُوْ الْجَنَّةُ أُوْرِثْتُمُوْهَا بِمَا كُنْتُوْتَعْمَلُوْنَ ﴿

وَنَادَى اَصْعُبُ الْمِنْتَةِ اَصْعُب النَّارِ اَنْ قَدُوجَدْ نَامَا وَعَنَا رَبُنَاحَقًا فَهَلُ وَجَدْثُو مَا وَعَدَرَكِمُ الْحَالَةُ الْوَافَعَهُ وَفَاذَنَ مُؤَذِّنَ بَيْنَهُمُ اَنْ كَعَنَا اللهِ عَلَى الْطْلِدِينَ ﴿

لوگ کہیں گے کہ اللہ کا (لاکھ لاکھ) شکر ہے جس نے ہم کو اس مقام تک پہنچایا اور ہماری کبھی رسائی نہ ہوتی اگر اللہ تعالیٰ ہم کو نہ پہنچا تا۔ (ا) واقعی ہمارے رب کے پیغیبر کچی باتیں لے کر آئے تھے۔ اور ان سے پکار کر کما جائے گاکہ اس جنت کے تم وارث بنائے گئے ہو اپنے اعمال کے بدلے۔ (۲۳)

اور اہل جنت اہل دوزخ کو پکاریں گے کہ ہم سے جو ہمارے رب نے وعدہ فرمایا تھا ہم نے تو اسکو واقعہ کے مطابق پایا ' سے وعدہ کیا تھا تم نے بھی اس کو واقعہ کے مطابق پایا ؟ ( ) وہ کمیں گے ہاں '

کے درمیان ایک پل پر روک لیا جائے گااور ان کے درمیان آبس کی جو زیادتیاں ہوں گی 'ایک دو سرے کو ان کابدلہ دیا دلیا جائے گا ، حتی کہ جب وہ بالکل پاک صاف ہوجا کیں گے تو پھر انہیں جنت میں داخلے کی اجازت دے دی جائے گ (صیح بخاری۔ کتاب المظالم ، باب قصاص المظالم ۔) جیسے صحابہ کرام الشریق کی باہمی ر مجشیں ہیں جو سیای رقابت میں ان کے درمیان ہو کیں۔ حضرت علی بواٹر کا قول ہے ''مجملے امید ہے کہ میں 'عثمان بواٹر اور طلحہ بواٹر و زبیر بواٹر 'ان لوگوں میں سے ہوں گے جن کے بارے میں اللہ نے فرمایا ہے ﴿ وَنَزَعَنَا مَا فِنَ صُدُو دِهِدُوتِنَ عَنِيْ ﴾ (ابن کشر)

(۱) یعنی یہ ہدایت جس سے ہمیں ایمان اور عمل صالح کی زندگی نصیب ہوئی اور پھرانہیں بار گاہ اللی میں قبولیت کا درجہ
بھی حاصل ہوا۔ یہ اللہ تعالیٰ کی خاص رحمت ہے اور اس کا فضل ہے۔ اگر یہ رحمت اور فضل اللی نہ ہو تا تو ہم یہاں

تک نہ پہنچ کتے۔ اس مفہوم کی یہ حدیث ہے جس میں نبی مائی تی اللہ تعالیٰ در حمت نہ ہوگی۔ "صحابہ اللہ علی سے کس

کو محض اس کا عمل جنت میں نہیں لے جائے گا' جب تک کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت نہ ہوگی۔" صحابہ اللہ عنیہ یہ یہ کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت نہ ہوگی۔ "صحابہ اللہ عنیہ کہ یہ یہ اس وقت تک جنت میں نہیں جاؤں گا جب تک کہ

یارسول اللہ! آپ مائی تیج ہوئی کی میں نہیں سمیٹ لے گی۔" صحیح بہ خاری 'کتاب الموقاق' باب المقصد والمداومة

على العمل-صحيح مسلم كتاب صفة القيامة-باب لن يدخل أحد الجنة بعمله)-(٢) يه تقريح كِچلى بات اور حديث مذكور كے منافی نهيں- اس لئے كه نيك عمل كى توفيق بھى بجائے خود الله كا فضل

(٣) ہیں بات نبی مٹائلین نے جنگ بدر میں جو کافر مارے گئے تھے اور ان کی لاشیں ایک کنو کیں میں پھینک دی گئ تھیں۔ انہیں خطاب کرتے ہوئے کہی تھی' جس پر حضرت عمر واٹیز نے کہا تھا'' آپ ایسے لوگوں سے خطاب فرمارہے ہیں پھرایک پکارنے والا دونوں کے درمیان میں پکارے گا کہ اللّٰہ کی مار ہوان ظالموں پر۔(۴۴۳)

جو الله کی راہ سے اعراض کرتے تھے اور اس میں کجی تلاش کرتے تھے اور وہ لوگ آخرت کے بھی منکر تھے۔(۲۵)

اوران دونوں کے درمیان ایک آ ٹرہوگی (اوراعراف کے اوپر بہت ہے آدمی ہوں گے وہ لوگ (۲۰) ہرا یک کوان کے قافہ ہے کہ پچانیں گے (۳۰) اورائل جنت کو پکار کر کہیں گے ، السلام علیم! ابھی یہ اہل اعراف جنت میں داخل نہیں ہوئے ہوں گے اوراس کے امیدوار ہوں گے ۔ (۳۸) اور جب ان کی نگاہیں اہل دوزخ کی طرف پھریں گی تو کہیں گے اے ہمارے رب! ہم کو ان ظالم لوگوں کے ساتھ شامل نہ کر ۔ (۲۸)

الَّذِيْنَ يَصْدُونَ عَنُ سَهِيُلِ اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُوُ بِالْكِيْزَةِ كِفِرُونَ ۞

ۅؘڮؽؙۿؙۘڡٞٵڿؚٵڰ۪ۅؘعٙڶٲڵٷڗڮڔڿٲڰؾۼٟۏٛڽؙڴڷۑؽٟۿ<sup>ۿ</sup> ۅٙٵڎۅٛٲڞؙڂٵڷؙڮڹٞڐ۪ٲڹؙڛڵۄؙٛۼڶؽؙڴۊٛڷۏؘؠڸ۫ڂ۠ڶۅٛۿٲ ٵ؞؞؞؞؞

وَهُمْ يُطْمَعُونَ 💮

وَإِذَاهُرِهَٰتُ اَبْصُارُهُوْ تِلْقَآءَ اَصْحُبِ النَّارِ قَالُوا مَ بَنَا لَا تَجْعُلْنَا مَعَ الْقَرُورِ الظّليِيْنَ ۞

جو ہلاک ہو چکے ہیں" آپ مل آلی نے فرمایا "الله کی قتم ' میں انہیں جو کھے کمہ رہا ہوں ' وہ تم سے زیادہ سن رہے ہیں '
لیکن اب وہ جواب دینے کی طاقت نہیں رکھتے" (صحیح مسلم - کتاب الجندة ' باب عرض مقعد المیت من الجندة أو الناد والبخاری ' کتاب المغازی ' باب قتل أبی جهل )

(۱) "ان دونوں کے درمیان" سے مراد جنت دوزخ کے درمیان یا کافروں اور مومنوں کے درمیان ہے۔ حِجَابٌ (آڑ) سے وہ فصیل (دیوار) مراد ہے جس کاذکر سورہ حدید میں ہے۔ ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُوْرِيَّهُ بَابُ ﴾ (المحدید ۳۰) "پس ان کے درمیان ایک دیوار کھڑی کردی جائے گی 'جس میں ایک دروازہ ہوگا" یمی اعراف کی دیوار ہے۔

(۲) یہ کون ہوں گے؟ ان کی تعیین میں مفسرین کے در میان خاصا اختلاف ہے۔ اکثر مفسرین کے نزدیک یہ وہ لوگ ہوں گے جن کی نیکیاں اور برائیاں برابر ہوں گی۔ ان کی نیکیاں جہنم میں جانے سے اور برائیاں جنت میں جانے سے مانع ہوں گی اور یوں اللہ تعالیٰ کی طرف سے قطعی فیصلہ ہونے تک وہ در میان میں معلق رہیں گے۔

(٣) سِینَمَاءٌ کے معنی علامت کے ہیں۔ جنتیوں کے چرے روشن اور ترو تازہ اور جہنمیوں کے چرے سیاہ اور آئکھیں نیلی ہوں گی۔اس طرح وہ دونوں فتم کے لوگوں کو پیچان لیں گے۔

(۴) یمال یَطْمَعُونَ کے معنی بعض لوگول نے یَعْلَمُونَ کے کئے ہیں یعنی ان کو علم ہوگا کہ کہ وہ عنقریب جنت میں داخل کردیئے جائیں گے۔

وَيَاذَى اَصْحُبُ الْأَعْرَافِ رِعَالًا يَّمْرِ فُوْنَهُمُ بِيسُهُمْ قَالُوْا مَا اَغْنَىٰ عَنَكُوْ جَمْعُكُمْ وَمَاكُنتُوْ تَسْتَكُيرُونَ ۞

ٱۿ۫ۅؙٛڒٙۄٲڷۮۣؠ۫ڹؘٲڨ۫ٮۘمؙؿؙۅۢڒێێٵۿٷٳڶۿؠؘؚڗڠٛؠٙؖڐ۬۬؋ٛڂؙۅۘ۠ۘۘٳٲۼێؘةٙ ڵٷؘڡؘؙؙ۠۠ڡؘؽؘؽؙڴۄ۫ۅؘڵٲٮ۫ؿؙۊؙۼۜڗؘڹ۠ۅٛڹ۞

وَنَاذَى اَصُعٰبُالنَّارِاصُعٰبَالْجَنَّةِ اَنَّ اَفِيضُواعَيْمُنَامِنَ الْمَآ اَوْمَا رَزَقَكُواللهُ قَالُوَّا إِنَّ اللهَ حَرَّمَهُمَاعَلَ الْكِفِرْنِنَ ثُ

اكَّذِيْنَ اتَّخَذُوْادِيْنَهُوُلَهُواْ وَلَعِبًا وَعَرَّتْهُوُا كَيُوهُ الدُّنْيَا ۚ فَالْيُوْمَ نَنْسُهُمْ كَمَاسَنُوْالِقَآءَ يُومِومُ هٰذَا وْمَاكَانُوْ اللَّيْنَا

بَجُكُونَ 🕧

اور اہل اعراف بہت سے آدمیوں کو جن کو کہ ان کے قیافہ سے بچانیں گے بکاریں گے کہیں گے کہ تمہاری جماعت اور تمہارا اپنے کو بڑا سمجھنا تمہارے کچھ کام نہ آیا۔"(۴۸)

کیا یہ وہی ہیں جن کی نسبت تم قشمیں کھا کھا کر کہا کرتے تھے کہ اللہ تعالی ان پر (۲) رحمت نہ کرے گا' ان کو یوں تھم ہو گاکہ جاؤجنت میں تم پر نہ کچھ خوف ہے اور نہ تم مغموم ہو گے۔(۲۹)

اور دوزخ والے جنت والوں کو پکاریں گے کہ ہمارے اوپر تھو ڑا پانی ہی ڈال دو یا اور ہی کچھ دے دو 'جو اللہ نے تم کو دے رکھا ہے۔ جنت والے کمیں گے کہ اللہ تعالی نے دونوں چیزوں کی کافروں کے لئے بندش کردی ہے۔ (۳)

جنہوں نے دنیا میں اپنے دین کولہو ولعب بنار کھاتھااور جن کو دنیاوی زندگی نے دھوکہ میں ڈال رکھاتھا۔ سو ہم ربھی) آج کے روز ان کا نام بھول جائیں گے جیسا کہ وہ

<sup>(</sup>۱) یہ اہل دوزخ ہوں گے جن کو اصحاب الاعراف ان کی علامتوں سے پیچان لیں گے اور وہ اپنے جتھے اور دو سری چیزوں پر جو گھمنڈ کرتے تھے 'اس کے حوالے سے انہیں یاد دلا کیں گے کہ یہ چیزیں تمہارے کچھ کام نہ آ کیں۔
(۲) اس سے مراد وہ اہل ایمان ہیں جو دنیا ہیں غریب و مسکین اور مفلس ونادار قتم کے تھے جن کا استہزا نہ کورہ متکبرین اڑایا کرتے تھے اور کہا کرتے تھے کہ اگر یہ اللہ کی محبوب ہوتے تو ان کا دنیا میں یہ حال ہوتا؟ چر مزید جمارت کرتے ہوئے وعویٰ کرتے کہ قیامت والے دن بھی اللہ کی رحمت ہم پر ہوگی (جس طرح دنیا میں ہو رہی ہے) نہ کہ ان پر۔
بعض نے اس کا قائل اصحاب الاعراف کو ہتلایا ہے اور بعض کتے ہیں جب اصحاب الاعراف جہنیوں کو یہ کہیں گے بعض نے اس کا قائل اصحاب الاعراف جہنیوں کو یہ کہیں گے متمہارا جبھہ اور تمہارا اپنے کو ہزا سمجھنا تمہارے کچھ کام نہ آیا" تو اس وقت اللہ کی طرف سے جنتیوں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہ ان پر اللہ کی رحمت نہیں ہو گئے ''درے میں تم قسمیں کھاتے تھے کہ ان پر اللہ کی رحمت نہیں ہو گئے ''در و تفیرابن کثیر)

<sup>(</sup>٣) جس طرح پہلے گزر چکا ہے کہ کھانے پینے کی نعمیں قیامت والے دن صرف اہل ایمان کے لئے ہوں گی۔ ﴿ خَالِصَةَ تَوْمَالْقِیْمَةِ ﴾ (آیت نمبر٣٢) یہاں اس کی مزید وضاحت جنتیوں کی زبان سے کردی گئی ہے۔

اس دن کو بھول <sup>(۱)</sup> گئے اور جیسا بیہ ہماری آیتوں کا انکار کرتے تھے۔(۵۱)

اور ہم نے ان لوگوں کے پاس ایک ایس کتاب پہنچادی ہے جس کو ہم نے اپنے علم کامل سے بہت واضح کرکے بیان کر دیا ہے '(۲) وہ ذریعہ ہدایت اور رحمت ان لوگوں کے لئے ہے جو ایمان لائے ہیں۔(۵۲)

ان لوگوں کو اور کسی بات کا انتظار نہیں صرف اس کے اخیر نتیجہ کا انتظار ہے' <sup>(۳)</sup> جس روز اسکا اخیر نتیجہ پیش آئے گا اور اس روز جو لوگ اس کو پہلے سے بھولے وَلَقَنَّ مِثْنَاهُمُ بِكِتْ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمِهْدُى وَىَ حَمَّةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿

هَلْ يَنْظُرُونَ الِا تَالُونِيَاهُ \* يَوْمَ يَـالَّوْنَ تَالُّونِيلَةُ يَقُولُ الَّذِيْنَ نَسُوُهُ مِنْ تَمْلُ قَدْ جَاءَتُ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ

(۱) حدیث میں آیا ہے، قیامت والے دن اللہ تعالی اس قتم کے بنرے سے کے گا دوکیا میں نے تجھے ہوی بچے نہیں دیئے تھے؟ کجھے عزت واکرام سے نہیں نوازا تھا؟ کیااونٹ اور گھوڑے تیرے تابع نہیں کر دیئے تھے؟ اور کیاتو سرداری کرتے ہوئے لوگوں سے چئی وصول نہیں کر تا تھا؟ وہ کے گا کیوں نہیں؟ یااللہ یہ سب با تیں صحیح ہیں۔ اللہ تعالی اس سے پوچھے گا 'کیاتو میری ملا قات کا لیقین رکھتا تھا؟ وہ کے گا۔ نہیں اللہ تعالی فرمائے گا 'دنیں جس طرح تو ججھے بھولا رہا' آج میں مجھے بھول جا تا ہوں" (صحیح مسلم۔ کتاب الزحد) قرآن کریم کی اس آیت سے یہ بھی معلوم ہوا کہ دین کو لہو ولعب بنانے والے وہی ہوتے ہیں جو دنیا کے فریب میں مبتلا ہوتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے دلوں سے چو نکہ آخرت کی فکر اور اللہ کا خوف نکل جا تا ہے۔ اس لئے وہ دین میں بھی اپنی طرف سے جو چاہتے ہیں' اضافہ کر لیتے ہیں اور دین کے جس حصے کو چاہتے ہیں عملاً کالعدم کر دیتے ہیں یا انہیں کھیل کود کا رنگ دے دیتے ہیں۔ اس لیے دین میں اپنی طرف سے دین میں اپنی طرف سے دین کھیل کود بن کر رہ جا تا ہے اور ادکام و فرائض پر عمل کی اہمیت ختم ہو جاتی ہے۔ بست بڑا جرم ہے' کیونکہ اس سے دین کھیل کود بن کر رہ جاتی ہو اور ادکام و فرائض پر عمل کی اہمیت ختم ہو جاتی ہے۔

(۲) یہ اللہ تعالی جہنیوں کے طمن میں ہی فرما رہا ہے کہ ہم نے تو اپنے علم کامل کے مطابق ایسی کتاب بھیج دی تھی جس میں ہرچیز کو کھول کر بیان کر دیا تھا۔ ان لوگوں نے اس سے فائدہ نہیں اٹھایا ' تو ان کی بد قسمتی ' ورنہ جو لوگ اس کتاب پر ایمان لے آئے ' وہ ہدایت ورحمت اللی سے فیض یاب ہوئے گویا ہم نے تو ﴿ وَمَا کُفَامُعَدِّرِ بِدُی حَتَّی بَنَعُتَدُولًا ﴾ (سودۃ بنسی اِسوائیل۔۱۵)"جب تک ہم رسول بھیج کر اتمام حجت نہیں کر دیتے ' ہم عذاب نہیں ویتے" کے مطابق اہتمام کر دیا تھا۔

(٣) آویل کا مطلب ہے 'کسی چیز کی اصل حقیقت اور انجام۔ یعنی کتاب اللی کے ذریعے سے وعدے 'وعید اور جنت وروزخ وغیرہ کا بیان تو کر دیا گیا تھا۔ لیکن یہ اس دنیا کا انجام اپنی آنکھوں سے دیکھنے کے منتظر تھے 'سواب وہ انجام ان کے سامنے آگیا۔

فَهَلُ لَنَامِنُ شُفَعَاً ءَفَيَشْفَعُوالَنَآ اَوْثُرَدُّفَتَعُثُلَ غَيُرالَّذِنُ كُنَّانَعُبُلُ ثَنَ خَيِرُوَّااَنَفُسَهُمُ وَضَلَّ حَنْهُمُ مَّا كَانُوْا يَفُتَرُونَ شَ

اِنَّ رَبَّكُواللهُ الَّذِي ُ حَلَقَ السَّـلُوٰتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّتَةِ اَيَّا مِرْتُوَّ السَّلَوٰى عَلَى الْعُرَّشِ ۖ يُغْشِى النِّيلَ النَّهَ ارْيَطْلُبُهُ

ہوئے تھے یوں کہیں گے کہ واقعی ہمارے رب کے پیغیر کی کئی باتیں لائے تھے 'سواب کیا کوئی ہماراسفار ثی ہے کہ وہ ہماری سفارش کر دے یا کیا ہم پھرواپس بھیجے جا سکتے ہیں تاکہ ہم لوگ ان اعمال کے 'جن کو ہم کیا کرتے تھ برخلاف دو سرے اعمال کریں۔ بے شک ان لوگوں نے اپنے آپ کو خمارہ میں ڈال دیا اور یہ جو جو باتیں تراشتہ تھے سب گم ہو گئیں۔ (''(۵۳))

بے شک تمهارا رب الله ہی ہے جس نے سب آسانوں اور زمین کو چھ روز میں پیدا کیا ہے '(۲) پھرعرش پر قائم ہوا۔ (۳) وہ شب سے دن کو ایسے طور پر چھیا دیتا ہے کہ

(۱) یعنی بیہ جس انجام کے منتظر سے 'اس کے سامنے آجانے کے بعد اعتراف حق کرنے یا دوبارہ دنیا میں بھیجے جانے کی آرزو اور کسی سفار شی کی تلاش ' بیہ سب بے فائدہ ہوں گی۔ وہ معبود بھی ان سے گم ہو جائیں گے جن کی وہ اللہ کو چھوڑ کرعبادت کرتے تھے' وہ ان کی مدد کر سکیں گے نہ سفارش اور نہ عذاب جنم سے چھڑا ہی سکیں گے۔

(۲) یہ چھ دن اتوار' پیر'منگل' بدھ' جعرات اور جعد ہیں۔ جعد کے دن ہی حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق ہوئی۔ ہفتہ والے دن کہتے ہیں کوئی تخلیق نہیں ہوئی' اسی لئے اسے یوم السبت کہا جاتا ہے۔ کیونکہ سبت کے معنی قطع (کاٹنے) کے ہیں یعنی اس دن تخلیق کا کام قطع ہو گیا۔ پھراس دن سے کیا مراد ہے؟ ہماری دنیا کا دن' ہو طلوع شمس سے شروع ہو تا ہے۔ یا یہ دن ہزار سال کے برابر ہے؟ جس طرح کہ اللہ کے یمال کے دن کی گئتی ہے 'یا جس طرح قیامت کے دن کے بارے میں آتا ہے۔ بظا ہریہ دو سری بات زیادہ صحیح معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ ایک تو اس وقت سورج چاند کا یہ نظام ہی نہیں تھا' آسان وزمین کی تخلیق کے بعد ہی یہ نظام قائم ہوا دو سرے یہ عالم بالا کا واقعہ ہم کو دنیا سے کوئی نبیت نہیں ہے' اس لئے اس دن کی اصل حقیقت اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے۔ ہم قطعیت کے ساتھ کوئی بات نہیں کہ ساتھ بالا تو لفظ کُن سے سب پھھ پیدا کر سکتا تھا' اس کے باوجود اس نے ہر چیز کوئی بات نہیں کہ ساتھ بنایا اس کی بھی اصل حکمت اللہ تعالیٰ ہی جانتا ہے آئم بعض علما نے اس کی ایک حکمت لوگوں کو آرام' و قار اور تدریخ کے ساتھ کام کرنے کا سبق دینا بتلائی ہے۔ وَاللهُ أَعَلُمُ ۔

(٣) آسنتواً الله معنی علو اور استقرار کے ہیں سلف نے بلاکیف و بلا تشبید کی معنی مراد لئے ہیں۔ یعنی الله تعالی عرش پر بلند اور متعقر ہے۔ لیکن کس طرح 'کس کیفیت کے ساتھ 'اسے ہم بیان نہیں کر سکتے نہ کسی کے ساتھ تشبیہ ہی دے سکتے ہیں۔ فیم بن حماد کا قول ہے ''جو الله کی مخلوق کے ساتھ تشبیہ دے اس نے بھی کفرکیا اور جس نے الله کی 'اپنا بارے میں بیان کردہ کسی بات کا انکار کیا' اس نے بھی کفرکیا'' اور الله کے بارے میں اس کی یا اس کے رسول کی بیان بارے میں اس کی یا اس کے رسول کی بیان

حِيْثُ الْآلَشَيْسَ وَالْقَمْرَ وَالنَّبُوْمُمُسَكِّوتٍ يَأْمُرِهُ ٱلَّا لَهُ الْخَنْقُ وَالْمُمُرِّنَ اللهُ اللهُ دَبُ الْعَلِيدَيْنَ ﴿

أَدْعُوْا رَتَّالُهُ تَضَرُّعُا قَخُفْيَةً ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ اللَّهُ تَكِينَ ۞

وَلاَتْفُسِدُوْ فِى الْاَرْضِ بَعُدَارِصْلَاحِهَا وَادْعُوْهُ خُوفًا قَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِيْبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِيْنَ ﴿

وَهُوَالَّذِي كُبُرْسِلُ الرِّلِيحَ بُشُرُّا لِكَيْنَ يَكَ فَى رَحْمَتِهُ \*

وہ شب اس دن کو جلدی ہے آلیتی ہے (۱) اور سورج اور چاند اور دو سرے ستاروں کو پیدا کیا ایسے طور پر کہ سب اس کے حکم کے تابع ہیں۔ یاد رکھو اللہ ہی کے لئے خاص ہے خالق ہونا اور حاکم ہونا 'بڑی خوییوں سے بھرا ہوا ہوا ہے (۵۴) مالم کا پروردگار ہے۔(۵۴) تم لوگ اینے بروردگار سے دعاکیا کرو گڑا گڑا کرکے بھی تم لوگ اینے بروردگار سے دعاکیا کرو گڑ گڑا کرکے بھی

تم لوگ اپنے پروردگار سے دعاکیا کرو گڑگڑا کرکے بھی اور چپکے چپکے بھی۔ واقعی اللہ تعالی ان لوگوں کو ناپیند کر تا ہے جو حدسے نکل جائیں۔(۵۵)

اور دنیا میں اس کے بعد کہ اس کی درستی کردی گئی ہے 'فساد مت پھیلاؤاور تم اللہ کی عبادت کرواس سے ڈرتے ہوئے اور امیدوار رہتے ہوئے۔ بے شک اللہ تعالیٰ کی رحمت نیک کام کرنے والوں کے نزدیک ہے۔ (۲)

اور وہ ایا ہے کہ اپنی باران رحمت سے پہلے ہواؤں کو جھیجا ہے کہ وہ خوش کر دیتی ہیں' (۳) پماں تک کہ جب

کردہ بات کو بیان کرنا' تشبیہ نہیں ہے۔ اس لئے جو باتیں اللہ تعالیٰ کے بارے میں نص سے ثابت ہیں' ان پر بلا آویل اور بلاکیف و تشبیہ ایمان رکھنا ضروری ہے۔ (ابن کثیر)

(۱) حَشِیْناً کے معنی ہیں نمایت تیزی سے اور مطلب ہے کہ ایک کے بعد دو سرا فور ا آجا تا ہے۔ یعنی دن کی روشنی آتی ہے تو رات کی تاریکی فور اَ کافور ہو جاتی ہے اور رات آتی ہے تو دن کا اجالا ختم ہو جاتا ہے اور سب دور و نزدیک ساہی چھاجاتی ہے۔

(۲) ان آیات میں چار چیزوں کی تلقین کی گئی ہے 'ا۔ اللہ تعالیٰ سے آہ و زاری اور خفیہ طریقے سے دعا کی جائے۔ جس طرح کہ حدیث میں بھی آیا ہے۔ ''لوگو! اپنے نفس کے ساتھ نری کرو (یعنی آواز پست رکھو) تم جس کو پکار رہے ہو' وہ بسرا ہے نہ غائب' وہ تمماری دعا کمیں سننے والا اور قریب ہے (صحیح بدخاری' کتاب الدعوات' باب الدعاء إذا علاحقبۃ۔ ومسلم۔ کتاب الجنبۃ' باب استحباب خفض الصوت بالذکر)

۲۔ دعامیں زیادتی نہ کی جائے لیخی اپنی حیثیت اور مرتبے سے بڑھ کر دعانہ کی جائے۔ ۳۔ اصلاح کے بعد فساد نہ پھیلایا جائے لیخی اللہ کی نافرمانیاں کرکے فساد پھیلانے میں حصہ نہ لیا جائے۔ ۴۔ اس کے عذاب کا ڈر بھی دل میں ہو اور اس کی رحمت کی امید بھی۔ اس طریقے سے دعاکرنے والے محسنین ہیں۔ یقینا اللہ کی رحمت ان کے قریب ہے۔

(m) اپنی الوہیت وربوبیت کے اثبات میں اللہ تعالی مزید دلا کل بیان فرما کر پھراس سے احیاء موتی کا اثبات فرما رہا ہے

حَتِّى إِذَا اَقَلَتُ مَعَابًا ثِقَالًا مُسْقُنْهُ لِيَكُو مِثَيَّةٍ فَأَنْزُلْنَا يِهِ الْمَآءُ فَأَخُرُجُنَا لِهِ مِن كُلِّ الشَّمَرُتِ كَذْلِكَ نُجْرِجُ الْمُؤْثِ لَعَلَّاهُ تَلَكُوْنَ وَهِ

ۅٙۘٲڷؠؘڷڎؙٵٮڟۣؠٙٮ۠ؠؾٛڂٛۯؙڿؙۺؘٲؿؙ؋ؠٳۮ۬ڽۯڽۜ؋ٷڷڵۮؽڂؘڋؙڞ ڵؽۼؙۯؙڿؙٳڵٳٮٚڮؘۯٲ۠ػۮڸػۥؙؙڡٛڗۣڡؙٵڵٳؽؾڸؚڶۊؘۄڲؿؙڴڒؙٷؽٙ۞ٝ

لَقَدُ ٱرْسَلُنَا نُوْحًا إلى قَوْمِهِ فَقَالَ لِقَوْمِ اعْبُدُ واللَّهُ مَا

وہ ہوا ئیں بھاری بادلوں کو اٹھالیتی ہیں' (<sup>()</sup> توہم اس بادل کو کسی خشک سرزمین کی طرف ہانک لے جاتے ہیں' پھر اس بادل سے پانی برساتے ہیں پھراس پانی سے ہر قتم کے پھل نکالتے ہیں۔ <sup>(۲)</sup> یوں ہی ہم مردوں کو نکال کھڑا کریں گے تاکہ تم سمجھو۔ <sup>(۳)</sup>

اور جو ستھری سرزمین ہوتی ہے اس کی پیداوار تواللہ کے تھم سے خوب نکلتی ہے اور جو خراب ہے اس کی پیداوار سے کہ بہت کم نکلتی ہے '''' اسی طرح ہم دلائل کو طرح طرح سے بیان کرتے ہیں' ان لوگوں کے لئے جو شکر کرتے ہیں۔ (۵۸)

ہم نے نوح (علیہ السلام) کو ان کی قوم کی طرف بھیجا تو

بُننرا بَشِیر کی جمع ہے دَ حْمَةٌ سے مرادیمال مَطَر (بارش) ہے یعنی بارش سے پہلے وہ مُحندی ہوا کیں چلا آہے جو بارش کی نوید ہوتی ہیں۔

- (۱) بھاری بادل سے مراد پانی سے بھرے ہوئے بادل ہیں۔
- (۲) ہرفتم کے کچل 'جور نگوں میں 'ذا نقول میں 'خوشبوؤں میں اور شکل وصورت میں ایک دو سرے سے مختلف ہوتے ہیں۔ (۳) جس طرح ہم پانی کے ذریعے سے مردہ زمین میں روئید گی پیدا کر دیتے ہیں اور وہ انواع واقسام کے غلے اور کچل سدا کرتی ہے۔ ای طرح قامت والے دن تمام انسانوں کو 'جو مٹی میں مل کر مٹی ہو تھکے ہول گے 'ہم دوبارہ زندہ کرس
- (٣) علاوہ اذیں سے تمثیل بھی ہو سکتی ہے۔ آلبَلَدُ الطَّیِّبُ سے مراد سریج الفہم اور آلبَلَدُ الْخَبِیْثُ سے کند ذہن وعظ و تھیجت قبول کرنے والا دل اور اس کے بر عکس دل۔ قلب مومن یا قلب منافق یا پاکیزہ انسان اور ناپاک انسان۔ مومن پاکیزہ انسان اور وعظ و تھیجت قبول کرنے والا دل بارش کو قبول کرنے والی ذمین کی طرح 'آیات اللی کو سن کر ایمان و عمل صالح میں مزید پختہ ہو تا ہے اور دو سرا دل اس کے بر عکس زمین شور کی طرح ہے جو بارش کا پانی قبول ہی شمیں کرتی یا کرتی ہے تو برائے نام جو تا ہو ہی ہے۔ اس کو ایک حدیث میں اس طرح نہیں کرتی یا کرتی ہے تو برائے نام جس سے پیداوار بھی تکی اور برائے نام ہوتی ہے۔ اس کو ایک حدیث میں اس طرح بیان کیا گیا ہے ۔ رسول اللہ ما ہوتی ہے۔ اس کی مثال اس موسلادھار بارش کی طرح ہے جو زمین پر بری۔ اس کے جو چھے زر خیز تھے 'انہوں نے پانی کو اپنے اندر جذب کرکے چارہ اور گھاس خوب اگلیا (یعنی بحریور بیداوار دی) اور اس کے بعض جھے خت تھے' جنہوں نے پانی کو تو روک لیا (اندر جذب اور گھاس خوب اگلیا (یعنی بحریور بیداوار دی) اور اس کے بعض جھے خت تھے' جنہوں نے پانی کو تو روک لیا (اندر جذب

لَكُوْمِنَ الهِ غَيْرُهُ ۚ إِنَّ آخَاتُ عَلَيْكُوْعَنَا اَبَيُومِ عَظِيْمٍ ۞

قَالَ الْمَكَاثِمِنْ قَوْمِهَ إِنَّا لَنَرْبِكَ فِي ضَلِّلِ تُبِيدٍ ۞

قَالَ لِقَوْمِ لَيْسَ بِيْ ضَلَلَةٌ ۚ وَلَكِنِّى ۡ رَسُولٌ مِّنَ تَتِ الْعَلَمِيْنَ ۞

أبَلِّغَنَّكُمْ يِسْلَتِ رَبِّي ۗ وَٱنْصَحْ لَكُوْ وَٱعْلَوْمِنَ

اللهِ مَالِاتَعُلَنُونَ 💮

ٱوَعِجْبُتُوْانُجَآءَكُوْذِكُوثِينَ تَاكِلُوْ عَلَى رَجُلٍ مِينَكُمُ لِيُنْذِرَكُوْوَلِتَتَّقُوْا وَلَعَلَّكُوْ تُرْحَمُونَ ⊙

انہوں نے فرمایا اے میری قوم! تم اللہ کی عبادت کرواس کے سواکوئی تمہارا معبود ہونے کے قابل نہیں' مجھ کو تمہارے لئے ایک بڑے دن کے عذاب کا اندیشہ ہے۔(۵۹)

ان کی قوم کے برے لوگوں نے کہا کہ ہم تم کو صریح فلطی میں دیکھتے ہیں۔ (۱) (۲۰)

انہوں نے فرمایا کہ اے میری قوم! مجھ میں تو ذرا بھی گراہی نہیں لیکن میں پروردگار عالم کارسول ہوں۔(۱۲) تم کو اپنے پروردگار کے پیغام پہنچا تا ہوں اور تمہاری خیر خواہی کرتا ہوں اور میں اللہ کی طرف سے ان امورکی خبر رکھتا ہوں جن کی تم کو خبر نہیں۔(۱۲)

اور کیا تم اس بات سے تعجب کرتے ہو کہ تمہارے پر وردگار کی طرف سے تمہارے پاس ایک ایسے شخص کی معرفت 'جو تمہاری ہی جنس کا ہے 'کوئی نصیحت کی بات آگئ تاکہ وہ شخص تم کوڈرائے اور ناکہ تم پر رجاؤ<sup>(۲)</sup> اور ناکہ تم پر رحم کیاجائے۔(۱۳)

نہیں ہوا) تاہم اس سے بھی لوگوں نے فائدہ اٹھایا' خود بھی پیا۔ کمیتیوں کو بھی سیراب کیااور کاشت کاری کی اور زمین کا پھی حصد بالکل چٹیل تھا' جس نے پانی رو کااور نہ کچھ اگایا۔ پس میہ اس شخص کی مثال ہے جس نے اللہ کی دین میں سمجھ حاصل کی اور اللہ نے مجھے جس چیز کے ساتھ بھیجا' اس سے اس نے نفع اٹھایا' پس خود بھی علم حاصل کیا اور دو سروں کو بھی سکھلایا اور مثال اس شخص کی بھی ہے جس نے بچھ نہیں سکھلایا اور مثال اس شخص کی بھی ہے جس نے بچھ نہیں سکھلاور نہ وہ ہدایت ہی قبول کی جس کے ساتھ مجھے بھیجا گیا''۔ صحیح بہحاری' کتاب العلم' باب فیصل من علم وعلّہ ،

(۱) شرک اس طرح انسانی عقل کو ماؤف کر دیتا ہے کہ انسان کو ہدایت 'گمراہی اور گمراہی 'ہدایت نظر آتی ہے۔ چنانچہ قوم نوح کی بھی یمی قلبی ماہیت ہوئی' ان کو حضرت نوح علیہ السلام 'جو اللہ کی توحید کی طرف اپنی قوم کو دعوت دے رہے تھے' نَمُوٰذُ بلللہِ گمراہ نظر آتے تھے۔ ''

تھاجو ناخوب' بتدر ج وہی خوب ہوا کہ غلامی میں بدل جاتا ہے قوموں کاضمیر

(۲) حضرت نوح علیہ السلام اور حضرت آدم علیہ السلام کے درمیان دس قرنوں یا دس پشتوں کافاصلہ ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام ہے کچھ پہلے تک تمام لوگ اسلام پر قائم چلے آرہے تھے پھرسب سے پہلے توحید سے انحراف اس طرح آیا کہ اس قوم فَكَذَّبُوهُ فَأَنْجَيُنَا لُهُ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ فِى الْفُاكِ وَأَغْرَقُنَا ﴿
الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْنِتِنَا. اِنَّهُو كَانُوا قَوْمُا عَمِينَ ﴿
الْذِينَ كَذَّبُوا بِالْنِتِنَا. اِنَّهُو كَانُوا قَوْمُا عَمِينَ ﴿

وَ إِلَى عَادٍ آخَاهُمُ هُودًا ثَالَ يَقَوْمِ اعْبُدُ واللهَ مَالَكُوُ مِنْ اللهِ غَيْرُهُ أَفَلا تَتَقُونَ ۞

قَالَ الْمَلَاٰ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهَ إِنَّا لَكُوٰ رَحَّ فِي

سَفَاهَةٍ وَاِتَا لَنَظَتُكَ مِنَ الْكَذِبِينَ ٠

قَالَ لِقَوْمِ لَيْسَ بِنُ سَفَاهَـةٌ ۚ وَلَكِنِيۡ لَسُوُلٌ مِّنَ

سو وہ لوگ ان کی محکذیب ہی کرتے رہے تو ہم نے نوح (علیہ السلام) کو اور ان کو جو ان کے ساتھ کشتی میں تھے' بچالیا اور جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا تھا ان کو ہم نے غرق کر دیا۔ بے شک وہ لوگ اندھے ہو رہے تھے۔ (اسلام)

اور ہم نے قوم عاد کی طرف ان کے بھائی ہود (علیہ السلام) کو بھیجا۔ (۲) انہوں نے فرمایا اے میری قوم! تم اللہ کی عبادت کرو' اس کے سواکوئی تممارا معبود نہیں' سوکیاتم نہیں ڈرتے۔(۱۵)

ان کی قوم میں جو بڑے لوگ کافرتھے انہوںنے کہا ہم تم کو کم عقلی میں دیکھتے ہیں۔ (۳) اور ہم بے شک تم کو جھوٹے لوگوں میں سیجھتے ہیں۔(۲۲)

انہوں نے فرمایا کہ اے میری قوم! مجھ میں ذرا بھی کم

کے صالحین فوت ہو گئے توان کے عقیدت مندول نے ان پر سجدہ گاہیں (عبادت خانے) قائم کردیں اور ان کی تصویریں بھی وہال لٹکادیں 'مقصدان کایہ تھا کہ اس طرح ان کی یا دسے وہ بھی اللہ کاذکر کریں گے اور ذکراللی میں ان کی مشاہت اختیار کریں گئے۔ جب کچھ وقت گزراتو انہوں نے ان تصویروں کے مجتبے بنادیئے اور پھر کچھ اور عرصہ گزرنے کے بعدیہ مجتبے بنول کی شکل اختیار کر گئے اور ان کی پوجاپاٹ شروع ہو گئی اور قوم نوح کے یہ صالحین و ڈ شواع یعمون فی ، یَعُون و اور نَسْر "معبود بن شکل اختیار کر گئے اور ان کی پوجاپاٹ شروع ہو گئی اور قوم نوح کے یہ صالحین و ڈ شواع یعمون فی سوسال تبلیخ کی ۔ لیکن گئے۔ ان حالات میں اللہ تعالی نے حضرت نوح علیہ السلام کو ان میں نبی بنا کر جیجاجنہوں نے ساڑھے نوسوسال تبلیخ کی ۔ لیکن تھو ڑے سے لوگوں کے سوائٹ کو کری گرویا گیا۔ اس آیت تھو ڑے سے لوگوں کے سوائٹ کو خرق کردیا گیا۔ اس آیت میں بتلایا جارہا ہے کہ قوم نوح نے اس بات پر تعجب کا اظہار کیا کہ ان ہی میں کا ایک آدمی نبی بن کر آگیا جو انہیں اللہ کے عذاب میں بنوت کے لئے انسان موزوں نہیں۔

<sup>(</sup>۱) لینی حق ہے ، حق کو دیکھتے تھے نہ اسے اپنانے کے لئے تیار تھے۔

<sup>(</sup>۲) یہ قوم عاد'عاداولی ہے جن کی رہائش یمن میں ریتلے پہاڑوں میں تھی اور اپنی قوت وطاقت میں بے مثال تھی۔ ان کی طرف حضرت ہود علیہ السلام' جو اس قوم کے ایک فرد تھے' نبی بن کر آئے۔

<sup>(</sup>٣) میہ کم عقلی ان کے نزدیک میہ تھی کہ بتول کو چھوڑ کر'جن کی عبادت ان کے آبا و اجداد سے ہوتی آرہی تھی'اللہ واحد کی عبادت کی طرف دعوت دی جارہی ہے۔

رَّتِ الْعُلَمِيْنَ ﴿

أَبَرِّغُكُمُ وَسِلْتِ رَبِيْ وَانَالَكُمُ نَاصِعُ آمِيْنُ ﴿

ٱوَعَجْنَتُوْ اَنْجَآءُكُو ذِكْرُثِنْ تَا يَّلُوْ عَلَى رَجُلِ مِّنْكُوْ لِلْمُنْذِرَكُمْ وَادْكُوْ وَالْخُبُونَا الْخَبَعَلَكُوْ خُلفآ اَءمِنْ بَعْدِ قَوْمِرُنُوْمِ وَزَادَكُوْ فِي الْخَلْقِ بَعْدَطَكَ ۚ فَاذْكُوْوَ الْآءَ اللهِ لَعَلَكُوْنُفُلِكُوْنَ ۞

قَالُوَّااَجِئْتَنَالِنَعُبُدَاللهُ وَحُدَاهُ وَنَذَرَمَا كَانَ يَعُبُلُ اجَأَوُنَا وَالْتِنَالِمِاتَعِدُ ثَارِنُ كُنْتَ مِنَ الصّٰدِقِيْنَ ۞

عقلی نهیں لیکن میں پروردگار عالم کا بھیجا ہوا پیغیبر ہوں۔(۲۷)

تم کو اپنے پروردگار کے پیغام پہنچا تا ہوں اور میں تمہارا امانتد ار خیر خواہ ہوں۔(۱۸)

اور کیا تم اس بات سے تجب کرتے ہو کہ تمہارے پروردگار کی طرف سے تمہارے پاس ایک ایسے شخص کی معرفت 'جو تمہاری ہی جنس کا ہے کوئی نصیحت کی بات آگئی آکہ وہ شخص تم کو ڈرائے اور تم یہ حالت یاد کرو کہ اللہ نے تم کو قوم نوح کے بعد جانشین بنایا اور ڈیل ڈول میں تم کو پھیلاؤ زیادہ دیا ''' سواللہ کی نعتوں کو یاد کرو تا کہ تم کو فلاح ہو۔(14)

انہوں نے کہا کہ کیا آپ ہمارے پاس اس واسطے آئے ہیں کہ ہم صرف اللہ ہی کی عبادت کریں اور جن کو ہمارے باپ دادا پوجتے تھے ان کو چھو ڑدیں' (۲) پس ہم کو جس عذاب کی دھمکی دیتے ہو اس کو ہمارے پاس منگوا دواگر تم سے ہو۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) ایک دو سرے مقام پر اللہ تعالی نے ان کی بابت فرمایا ﴿ لَوْ يُخْتَى مِثْلُهُمَا فِي الْبِهِلَادِ ﴾ (الفجر-۸)"اس جیسی قوت والی قوم پیدا نہیں کی گئی" اپنی ای قوت کے گھنڈیس جٹلا ہو کراس نے کہا مَن أَشَدُ مِنَا فُوءً"ہم سے زیادہ طاقت ورکون ہے؟" اللہ تعالی نے فرمایا "جس نے انہیں پیدا کیا ہے وہ ان سے بہت زیادہ قوت والا ہے" (ہم سجدة -۱۵)

(۲) آباد اجداد کی تقلید 'ہر دور میں گمراہی کی بنیاد رہی ہے۔ قوم عاد نے بھی یہی "دلیل" پیش کی اور شرک کو چھوڑکر' توحید کا راستہ اختیار کرنے پر آمادہ نہیں ہوئے۔ بدقتمتی سے مسلمانوں میں بھی اپنے بروں کی تقلید کی بیہ بیاری عام ہے۔

(۳) جس طرح قریش نے بھی رسول اللہ مائی آئی کی دعوت توحید کے جواب میں کہا تھا۔ ﴿ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ

قَالَ قَدُونَوْ عَلَيْكُوْمِنْ تَرِيَّكُوْرِجُنُّ وَعَصَبُّ ٱلْجَادِلُونَوْنَ فِنَ ٱسُمَا إِسَّيْنُكُو هَا ٱنْتُوْوَ الْبَاوُكُومُمَّا نَوْلَ اللهُ بِهَامِنُ سُلْطِن فَانْتَظِرُوۤ آلِنِّ مَعَكُوْمِّنَ الْمُنْتَظِرِيْنَ ﴿

فَأَغَيْنُنُهُ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّتَا وَقَطَعُنَا دَابِرَ الَّذِيْنَكَذَّبُوُا رِيَالْتِنَا وَمَا كَانُوْامُؤُمِنِيْنَ ۞

وَ إِلَى تَمُوْدَ آخَا هُمُوطِيعًا ۚ قَالَ يُقَوْمِ اعْبُدُوااللهَ مَا لَكُوْمِ أَنْ اللهِ عَيْرُهُ \* قَلُ جَآءَ تُكُوبَ يِنَهُ أَيْنَ أَرَّبِكُومُ \* لَكُوْمِ أَنْ اللهِ عَيْرُهُ \* قَلُ جَآءَ تُكُوبُ يَنِنَهُ أَيْنَ أَرَّبِكُومُ \*

انہوں نے فرمایا کہ بس اب تم پر اللہ کی طرف سے عذاب (۱) اور غضب آیا ہی چاہتا ہے کیا تم مجھ سے ایسے ناموں کے باب میں جھڑتے ہو (۱) جن کو تم نے اور تمہمارے باپ دادوں نے ٹھرا لیا ہے؟ ان کے معبود ہونے کی اللہ نے کوئی دلیل نہیں جھیجی۔ سوتم منتظررہو میں بھی تمہمارے ساتھ انتظار کر رہا ہوں۔(اے)

غرض ہم نے ان کو اور ان کے ساتھیوں کو اپنی رحمت سے بچالیا اور ان لوگوں کی جڑ کاف دی ، جنہوں نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا تھا اور وہ ایمان لانے والے نہ سے۔ (۳)

اور ہم نے شمود کی طرف ان کے بھائی صالح (علیہ السلام) کو بھیجا۔ (م) انہوں نے فرمایا اے میری قوم! تم الله کی

<sup>(</sup>۱) رِ جُسٌ کے معنی تو پلیدی کے ہیں۔ لیکن یہال یہ مقلوب (بدلا ہوا) ہے رِ جُزٌ ہے۔ جس کے معنی عذاب کے ہیں۔ یا پھر د جُسٌ یہال ناراضی اور غضب کے معنی میں ہے۔ (این کیشر)

<sup>(</sup>۲) اس سے مرادوہ نام ہیں جو انہوں نے اپنے معبودوں کے رکھے ہوئے تھے 'مثلاً صَدَا صُمُودُ ' هَبَا۔ وغیرہ جیسے قوم نوح کے پانچ بت تھے جن کے نام اللہ نے قرآن میں ذکر کئے ہیں جیسے مشرکین عرب کے بتوں کے نام تھے۔ لاَت ' ، عُزَیٰ مَنَاتٌ هُبَلٌ وغیرہ یا جیسے آج کل کے مشرکانہ عقائد واعمال میں ملوث لوگوں نے نام رکھے ہوئے ہیں۔ مثلاً ''وا آگنج بخش '''خواجہ غریب نواز''''بابا فرید شکر گنج '''مشکل کشا'' وغیرہ جن کے معبود یا مشکل کشاو گنج بخش وغیرہ ہونے کی کوئی دلیل ان لوگوں کے پاس نہیں ہے۔

<sup>(</sup>٣) اس قوم پر باد تند کاعذاب آیا جو سات را تیں اور آٹھ دن مسلسل جاری رہا'جس نے ہر چیز کو تہ نہ س کرکے رکھ دیا اور یہ قوم عاد کے لوگ 'جنہیں اپی قوت پر بڑا ناز تھا' ان کے لاشے کھجور کے کئے ہوئے تنوں کی طرح زمین پر پڑے نظر آتے تھے۔ (دیکھے سورة الحاقة۔ ٢-٨، سورة ہود۔ ٣٥-٥٦، 'وغیرهامن الآیات) پڑے نظر آتے تھے۔ (دیکھے سورة الحاقة۔ ٢٠-٨) سورة القرئ میں رہائش پذیر تھے۔ ٩/ ججری میں تبوک جاتے ہوئے رسول الله مشکلیم اور آپ کے صحابہ السحی کان کے مساکن اور وادی سے گزر ہوا'جس پر آپ ماٹیکیم نے صحابہ السحی سے فرمایا کہ معذب قوموں کے علاقے سے گزرو تو روتے ہوئے یعنی عذاب النی سے پناہ مائکتے ہوئے گزرو (صحیح بحادی کے معذب قوموں کے علاقے مواضع المنحسف صحیح مسلم کتاب الرهد ایاب لاتد محلوا مساکن

له نوم نَاقَةُ اللهِ لَكُوُ اللهَ قَنَ دُوهَا تَأْكُلُ فِنَ اللهِ اللهِ فَنَ اللهِ اللهُ وَقَالَمُ اللهِ وَلَا تَمَسُّوُهُ إِمِنْ فَقَالُونُ وَقَالُونُ وَقَالُونُ وَلَا تَمَسُّوُهُ إِمِنْ فَقَالُونُ وَقَالُونُ وَقَالُونُ وَاللهِ وَلَا تَمَسُّوُهُ اللهِ وَلَا تَمَسُّوُهُ اللهِ وَلَا تَمَسُّونُهُ اللهِ وَلَا تَمْسُونُهُ اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا تَمْسُونُوا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا لَهُ وَاللهِ وَلَا اللهِ وَلَا تَمْسُونُوا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلِي اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِي اللهِ وَلَا اللهُ وَلِي اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلَا اللهُ وَلِي اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِي اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلَا لَهُ وَاللّهِ وَلِنْ اللهِ وَلَا لَهُ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلَا لَهُ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللهِ وَلِنْ اللّهِ وَلِلْ اللّهِ وَلِلْ اللّهِ وَلِلْ اللّهِ وَلِلْ اللّهِ وَلِنْ اللّهِ وَلِلْ اللّهِ لِللْهِ وَلِلْ اللّهِ وَلِلْ اللّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلّهِ وَلِللّهِ اللّهِ اللّهِ وَلِلْ اللّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلّهِ اللّهِ وَلِلْلّهِ وَلِللّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلِي اللّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلِلْمِلْلِي اللّهِ وَلِلْلِلْمِلْلِي اللّهِ وَلِلْلِي اللّهِ وَلِلْلّهِ وَلِلْلِلْمِلْلِلْمِلْلِيْلِي اللّهِ وَلِلْمُؤْمِنِي اللّهِ وَلِلْمُ اللّهِ وَلِلْلِي اللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِلْمُ لِلْمُؤْمِنِي اللّهِ وَلِلْمُؤْمِنِي الللّهِ وَلِلْمُؤْمِنِي الللّهِ وَلِلْمُؤْمِنِي الللّهِ وَلِي الللّهِ وَلِلْمُؤْمِنِي الللّهِ وَلِلْمُؤْمِي وَاللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِي اللّهِ وَلِلْمُؤْمِنِ

واذكُرُوَّا اذْ جَعَكُمُ خُلْكَا مَنْ بَعَبِ عَادٍ وَبَوَّاكُمُ فِي الْاَرْضِ تَتَّخِثُونَ مِنْ سُهُولِهَا فَصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوتًا \* فَاذْكُرُوَّا الْآءَ اللهِ وَلاَ تَعْتُوْا فِي الْاَرْضِ مُفْسِدِيْنَ ﴿

قَالَ الْمَكُلُ الَّذِينَ السَّتَكُمُرُوُ امِنْ قَوْمِهِ لِلَّذِينَ اسْتُضْعِفُوْ المِنَ امَنَ مِنْهُمُ التَّعْلَمُوْنَ انَّ طَلِحًا مُرْسَلُ مِّنْ رَبِّهِ قَالُوَ التَّالِمِ الْمُؤْنِ لَ بِهِ

عبادت کرواس کے سواکوئی تمهارا معبود نہیں۔ تمهارے پاس تمهارے پر دورگار کی طرف سے ایک واضح دلیل آ چکی ہے۔ یہ او نغنی ہے اللہ کی جو تمهارے لئے دلیل ہے سواس کو چھوڑ دو کہ اللہ تعالیٰ کی زمین میں کھاتی پھرے اور اسکو برائی کے ساتھ ہاتھ بھی مت لگانا کہ کمیں تم کو در دناک عذاب آپکڑے۔(۲۳)

اور تم یہ حالت یاد کرو کہ اللہ تعالیٰ نے تم کو عاد کے بعد جانشین بنایا اور تم کو زمین پر رہنے کا ٹھکانا دیا کہ نرم زمین پر محل بناتے ہو (ا) اور بہاڑوں کو تراش تراش کران میں گھر بناتے ہو (ا) سو اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو یاد کرو اور زمین میں فساد مت پھیلاؤ۔ (۱۳)

ان کی قوم میں جو متکبر سردار تھے انہوں نے غریب لوگوں سے جو کہ ان میں سے ایمان لے آئے تھے پوچھا' کیا تم کو اس بات کالقین ہے کہ صالح (علیہ السلام) اپنے رب کی طرف سے جھیجے ہوئے ہیں؟ انہوں نے کما کہ

الدنین ظلموا آنفسہ الا آن تکونواباکین ان کی طرف حضرت صالح علیہ السلام نبی بناکر بھیج گئے۔ یہ عاد کے بعد کا واقعہ ہے۔ انہوں نے اپنی پیغیرے مطالبہ کیا کہ پھر کی چٹان سے ایک او نٹنی نکال کردکھا' جے ہم نکلتے ہوئے ہم اپنی آنکھوں سے دیکھیں۔ حضرت صالح علیہ السلام نے ان سے عمد لیا کہ اس کے بعد بھی اگر ایمان نہ لائے تو وہ ہلاک کر دی گئی دیتے جائیں گے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے ان کے مطالبے پر او نٹنی ظاہر فرما دی۔ اس او نٹنی کی بابت انہیں تاکید کردی گئی کہ اس بری نیت سے کوئی محفص ہاتھ نہ لگائے ورنہ عذاب اللی کی گرفت میں آجاؤ گے۔ لیکن ان ظالموں نے اس اس او نٹنی کو بھی قتل کرڈالا' جس کے تین ون بعد انہیں چنگھاڑ ا صَینحَةٌ ، سخت چخ اور رَجَفَةٌ ، زلزلہ ) کے عذاب سے ہلاک کردیا گیا' جس سے وہ اپنے گھروں میں او ندھے کے او ندھے بڑے رہ گئے۔

- (۱) اس کامطلب ہے کہ نرم ذمین سے مٹی لے لے کرانیٹیں تیار کرتے ہواوران اینوں سے محل 'جیسے آج بھی بھٹوں یرای طرح مٹی سے اینٹیں تیار کی جاتی ہیں۔
  - (۲) یہ ان کی قوت 'صلابت بدن اور مهارت فن کا ظهار ہے۔
- (۳) لیخی ان نعتوں پراللہ کاشکر کرواور اس کی اطاعت کا راستہ اختیار کرو' نہ کہ کفران نعت اور معصیت کار تکاب کر کے فساد پھلاؤ۔

مُؤْمِنُونَ 💮

قَالَ الَّذِيْنَ اسْتَكْبُرُوْآ إِنَّا بِالَّذِئَ الْمَنْتُدُ رِبِهِ كُفِرُوْنَ ۞

فَعَقَرُواالنَّاقَةَ وَعَتَوَاعَنَ آمُورَ بِّهِمِ وَقَالُوْا يُصْلِحُواثُنِتَا بِمَاتَعِدُنَآ إِنَّ كُنْتَ مِنَ النُوْسَلِمُنَ ﴿

فَأَخَنَاتُهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَعُوْ الْفُدَارِهِمْ خَيْمِيْنَ ﴿

فَتَوَلْ عَمُهُمْ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُ ٱبْلَغْتَكُوْ رِسَالَةَ رَبِّنَ وَنَصَعْتُلَكُوْ وَلكِنُ لَا يُحْبُونَ النّصِحِيْنَ ۞

وَنُوْطًاإِذْ قَالَ لِقَوْمِهَ اَتَأْتُوْنَ الْفَاحِشَةَ مَاسَبَقَكُوْ بِهَامِنْ اَحَدِمِّنَ الْعَلَمِيْنَ ۞

بے شک ہم تو اس پر پورالیقین رکھتے ہیں جو ان کو دے کر بھیجا گیا ہے۔ (۱) وہ متکبر لوگ کہنے گگے کہ تم جس مات پر یقین لائے

وہ متنگبر لوگ کھنے گئے کہ تم جس بات پر یقین لائے ہوئے ہو'ہم تواس کے متکر ہیں۔ <sup>(۲)</sup> (۷۲)

پی انہوں نے اس او نٹنی کو مار ڈالا اور اپنے پروردگار کے تکم سے سرکشی کی اور کہنے لگے کہ اے صالح! جس کی آپ ہم کو دھمکی دیتے تھے اس کو منگوائے اگر آپ پنیمبرہں۔(۷۷)

پس ان کو زلزلہ نے آ پکڑا <sup>(۳)</sup> اور وہ اپنے گھروں میں اوندھے کے اوندھے بڑے رہ گئے۔(۷۸)

اس وقت (صالح علیہ السلام)ان سے منہ مو ژکر چلے 'اور فرمانے گلے (<sup>۳)</sup>کہ اے میری قوم! میں نے تو تم کو اپنے پر خواہی کی پنچادیا تھااور میں نے تمہاری خیر خواہی کی لیکن تم لوگ خیر خواہوں کو پہند نہیں کرتے۔(29)

کیکن مم لوک خیرخواہوں کو پیند نہیں کرتے۔(29) اور ہم نے لوط (علیہ السلام) کو بھیجا<sup>(۵)</sup> جبکہ انہوں نے اپنی قوم سے فرمایا کہ تم ایسافخش کام کرتے ہو جس کو تم سے پہلے کسی نے دنیاجمان والوں میں سے نہیں کیا۔(۸۰)

- (۱) لیمنی جو دعوت توحید وہ لے کر آئے ہیں' وہ چو نکہ فطرت کی آواز ہے' ہم تو اس پر ایمان لے آئے ہیں۔ باقی رہی بیہ بات کہ صالح واقعی اللہ کے رسول ہیں؟ جو ان کاسوال تھا' اس سے ان اہل ایمان نے تعرض ہی نہیں کیا۔ کیونکہ ان کے رسول من اللہ ہونے کو وہ بحث کے قابل ہی نہیں سمجھتے تھے۔ ان کے نزدیک ان کی رسالت ایک مسلمہ حقیقت وصداقت تھی۔ جیساکہ فی الواقع تھی۔
  - ۲) اس معقول جواب کے باوجود وہ اپنے ائتکبار اور انکار پر اڑے رہے۔
- (٣) یمال رَخِفَةٌ (زلزلے) کا ذکر ہے۔ دو سرے مقام پر صَینحَةٌ (چِخ) کا۔ جس سے معلوم ہو تا ہے کہ بید دونوں قتم کا عذاب ان ہر آیا۔ اوبر سے سخت چخ اور نیجے سے زلزلہ۔ ان دونوں عذابوں نے انہیں تہس نہس کرکے رکھ دیا۔
- (٣) یہ یا تو ہلاکت سے قبل کا خطاب ہے یا پھر ہلاکت کے بعد اس طرح کا خطاب ہے جس طرح رسول اللہ مل ﷺ نے جنگ بدر ختم ہونے کے بعد قلیب بدر میں مشرکین کی لاشوں سے خطاب فرمایا تھا۔
- (۵) حضرت لوط عليه السلام ، حضرت ابراجيم عليه السلام كے بطبیح تھے اور حضرت ابراجیم علیه السلام پر ایمان لانے والوں

تم مردوں کے ساتھ شہوت رانی کرتے ہو<sup>(۱)</sup> عورتوں کو چھو ڑکر'<sup>(۲)</sup> بلکہ تم تو حد ہی ہے گزر گئے ہو<sup>(۳)</sup> (۸۱) اور ان کی قوم ہے کوئی جواب نہ بن پڑا' بجزاس کے کہ آپس میں کئے گئے کہ ان لوگوں کو اپنی بستی ہے نکال دو۔ یہ لوگ بڑے پاک صاف بنتے ہیں۔ <sup>(۱)</sup> (۸۲)

اِئَكُوْلَكَنَا تُؤْنَ الرِّجَالَ شَهُوةً مِّنْ دُوْنِ النِّسَاءَ \* بَنُ اَنْتُوْ قَوْمُؤْشُرِوْقُونَ ⊕ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهَ إِلَّا اَنْ قَالُوْاَ اَخْدِجُوهُمُ

مِنْ قَرْ يَرِكُو ۚ إِنَّهُ هُوْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴿ مِنْ قَرْ يَرِكُو ۚ إِنَّهُ هُوْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ﴿

میں سے تھے پھر خود ان کو بھی اللہ تعالی نے ایک علاقے میں نبی بناکر بھیجا۔ یہ علاقہ اردن اور بیت المقد س کے در میان تھا جے سدوم کما جا تا ہے۔ یہ زمین سر سروشاداب تھی اور یہاں ہر طرح کے غلے اور پھلوں کی کثرت تھی۔ قرآن نے اس جگہ کو مُؤ تَفِکَةٌ یا مُؤ تَفِکَاتٌ کے الفاظ سے ذکر کیا ہے۔ حضرت لوط علیہ السلام نے غالبا سب سے پہلے یا دعوت توحید کے ساتھ ہی '(جو ہر نبی کی بنیادی دعوت تھی اور سب سے پہلے وہ اس کی دعوت اپنی قوم کو دیتے تھے۔ جیسا کہ پچھلے نبیوں کے حالات میں 'جن کا ذکر ابھی گذرا ہے 'ویکھا جا سکتا ہے۔) جو دو سری بڑی خرابی مردوں سے ساتھ بد فعلی 'پچھلے نبیوں کے حالات میں 'مناعت و قباحت بیان فرمائی۔ اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ یہ ایک ایسا گناہ ہے جے دنیا میں سب سے پہلے اس کی شناعت و قباحت بیان فرمائی۔ اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ یہ ایسا گناہ ہے جو دنیا میں خطرناکی سے آگاہ کیا جائے۔ علاوہ اذیں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ذریعے دعوت توحید بھی یہاں پہنچ بچی ہوگ ۔ خطرناکی سے آگاہ کیا جائے۔ علاوہ اذیں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ذریعے دعوت توحید بھی یہاں پہنچ بچی ہوگ ۔ نظرناکی سے آگاہ کیا جائے۔ علاوہ اذیں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ذریعے دعوت توحید بھی یہاں پہنچ بھی ہوگ ۔ نظرناکی سے آگاہ کیا جائے۔ علاوہ اذیں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ذریعے اس کی مزا ہی رجم ہے جائے ہم کم کیسابھی ہو شادی شدہ ہو تو رجم 'غیرشادی شدہ ہو تو سو کو رہے۔ بعض انحمہ کے نزدیک اس کی مزا ہی رجم ہے جائے ہم کم کیسابھی ہو اور بعض کے نزدیک اس کی مزا ہی رجم ہے جائے ہم کم کیسابھی ہو اور بعض کے نزدیک اس کی مزا ہی رجم ہے جائے ہم کہ کیسابھی ہو اور بعض کے نزدیک اس کی مزا ہی رجم ہے جائے ہم کیسابھی ہو اور بعض کے نزدیک اس کی مزا ہی مزدیک قائل اور مفعول بہ دونوں کو قتل کر دینا چاہئے۔ البتہ امام ابو حنیفہ صرف تعزیری سزا کے قائل ہیں ،

(۱) یعنی مردوں کے پاس تم اس بے حیائی کے کام کے لئے محض شہوت رانی کی غرض سے آتے ہو' اس کے علاوہ تمهاری اور کوئی غرض ایسی نہیں ہوتی جو موافق عقل ہو۔ اس لحاظ سے وہ بالکل بہائم کی طرح تھے جو محض شہوت رانی کے لئے ایک دو سرے پرچڑھتے ہیں۔

(۲) جو قضائے شہوت کا اصل محل اور حصول لذت کی اصل جگہ ہے۔ یہ ان کی فطرت کے منح ہونے کی طرف اشارہ ہے' یعنی اللہ نے مرد کی جنسی لذت کی تسکین کے لئے عورت کی شرم گاہ کو اس کا محل اور موضع بنایا ہے اور ان طالموں نے اس سے تجاوز کرکے مرد کی دبر کو اس کے لئے استعال کرنا شروع کر دیا۔

(٣) کین اب ای فطرت محیحہ سے انحراف اور حدود اللی سے تجاوز کو مغرب کی "ممهذب" قوموں نے اختیار کرلیا ہے تو یہ انسانوں کا "بنیادی حق" قرار پاگیا ہے جس سے رو کئے کا کسی کو حق حاصل نہیں ہے۔ چنانچہ اب وہال لواطت کو تا نونی تحفظ حاصل ہو گیا ہے۔ اور یہ سرے سے جرم ہی نہیں رہا۔ فیإنًا لللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ .

(٣) یه حفرت لوط کو سبتی سے نکالنے کی علت ہے۔ باقی ان کی پاکیزگی کا اظہاریا تو حقیقت کے طور پر ہے اور مقصدان

فَأَخِيُنِنٰهُ وَآمُلُهُ إِلَّا امْرَاتَهُ ﴿ كَانَتُ

مِنَ الْغَيِرِيْنَ 🕣

وَآمُطُونَا عَلَيْهُوهُ مَّطَرًا ۖ فَانْظُوْكَيْفَ كَانَ عَاقِبَــَةُ الْمُجْرِمِيْنَ ﴿

وَ إِلَى مَدْيَنَ آخَاهُمُ شُتَيْدًا، قَالَ يُقَوْمُ اعْبُدُوااللهُ مَالَكُمُ قِنْ اللهِ غَيْرُهُ \* قَدْ جَآءَ ثَكُمُ بَيِّتَ هُرِّنَ رَّ يَكُمُ فَأَوْمُواللَّكِيْلَ وَالْمِيْزَانَ وَلاَ يَبْخَسُواالنَّاسَ اَشْيَآءُ هُمُ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ الصَّلاحِهَا.

سو ہم نے لوط (علیہ السلام) کو اور ان کے گھروالوں کو بچا لیا بجز ان کی بیوی کے کہ وہ ان ہی لوگوں میں رہی جو عذاب میں رہ گئے تھے۔ (اسم) من جمہ نے دوں خاص طرح کار در (۲) مدالس مکمہ ت

اور ہم نے ان پر خاص طرح کامینہ <sup>(۲)</sup> برسایا پس دیکھو تو سہی ان مجرموں کاانجام کیساہوا؟ <sup>(۳)</sup> (۸۴)

اور ہم نے مدین کی طرف ان کے بھائی شعیب (علیہ السلام) کو بھیجا۔ " انہوں نے فرمایا اے میری قوم! تم اللہ کی عبادت کرو اسکے سوا کوئی تمہارا معبود نہیں 'تمہارے پاس تمہارے پروردگار کی طرف سے واضح دلیل آ چکی ہے۔ پس تم ناپ اور تول پورا پورا کیا کرو اور لوگوں کوان

کامیہ ہوا کہ یہ لوگ اس برائی ہے بچنا چاہتے ہیں 'اس لئے بهتر ہے کہ میہ ہمارے ساتھ ہماری بہتی ہی میں نہ رہیں یا استهزا اور متسنحرکے طور پر انہوں نے ایسا کہا۔

- (۱) إِنَّهَا كَانَتْ مِنَ الْبَاقِيْنَ فِي عَذَابِ اللهِ . ' يعنى وه ان لوگول ميں باقى ره گئى جن پر الله كاعذاب آيا۔ كيونكه وه بھى مسلمان نهيں تھى اور اس كى ہمدردياں بھى مجرمين كے ساتھ تھيں بعض نے اس كا ترجمه " ہلاك ہونے والول ميں ہے " كيا ہے۔ ليكن به لازمى معنى ہيں 'اصل معنى وہى ہيں۔
- (۲) یہ خاص طرح کامینہ کیا تھا؟ پھروں کامینہ جس طرح دو سرے مقام پر فرمایا ﴿ وَٱمْطُوْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةُ مِّنْ سِعِیْلِ ہُ مُنْصُوْدِ ﴾ (هود ۱۳۵۷) "ہم نے ان پر نہ بہ نہ پھروں کی بارش برسائی" اس سے پہلے فرمایا ﴿ جَعَلْنَا عَالِيهَا سَافِلَهَا ﴾ "ہم نے اس بستی کو الٹ کر) نیچے اوپر کر دیا"۔
- (٣) یعنی اے محمد ( مل ﷺ)! دیکھئے تو سمی' جو لوگ علانیہ اللہ کی معاصی کا ار تکاب اور پیغیبروں کی بحکذیب کرتے ہیں' ان کا نجام کیا ہو آ ہے؟
- (۴) مدین حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بیٹے یا پوتے کانام تھا' پھرانمی کی نسل پر مبنی قبیلے کانام بھی مدین اور جس بستی میں یہ رہائش پذیر بھے' اس کانام بھی مدین پڑگیا۔ یوں اس کا اطلاق قبیلے اور بہتی دونوں پر ہوتا ہے۔ یہ بہتی حجاز کے رائے میں ''معان'' کے قریب ہے۔ انمی کو قرآن میں دو سرے مقام پر اَصْحَابُ الأَیْکَةِ (بن کے رہنے والے) بھی کما گیا ہے۔ ان کی طرف حضرت شعیب علیہ السلام نمی بناکر بھیجے گئے۔ (دیکھتے الشعراء:۲) کا حاشیہ)

ذ لِكُمْ خَيْرٌ لَكُوْ إِنْ كُنْتُومُّوُمُومِنِينَ ٥

وَلَانَقَعُدُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوْعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَنَ سَمِيْلِ اللهِ مَن امَنَ هِ وَتَبُغُونَهَا عِوَجًا ۚ وَاذْكُرُوْاَ اِذْكُنْ تُوْ قِلِيْ لَا فَكَثَّرُكُوْ وَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَ لَهُ الْمُفْسِدِيْنَ ۞

> وَاِنْ كَانَ طَالِمْفَةُ مِّنْكُمُ امْنُوْ ا بِالَّذِيِّ اُرُسِلُتُ بِهِ وَطَالِمْفَةٌ لَوْ يُؤْمِنُوْ افَاصْدِرُوْ احَتَّى يَحْكُمُ اللهُ بَيْنَنَا وَهُوَ خَيْدُ الخَكِمِيْنَ ۞

کی چزیں کم کرکے مت (۱) دواور روئے زمین میں 'اس کے بعد کہ اسکی درستی کردی گئی 'فساد مت پھیلاؤ' یہ تمہارے لئے نافع ہے اگر تم تصدیق کرو۔(۸۵)

اور تم سر کول پر اس غرض سے مت بیشا کرو کہ اللہ پر ایمان لانے والے کو دھمکیاں دو اور اللہ کی راہ سے روکو اور اس میں کجی کی تلاش میں گئے رہو۔ (۲) اور اس حالت کویاد کروجب کہ تم کم تنے پھراللہ نے تم کو زیادہ کر دیا اور دیکھو کہ کیسا انجام ہوا فساد کرنے والوں کا۔ (۸۲) اور اگر تم میں سے پچھ لوگ اس حکم پر 'جس کو دے کر مجھ کو بھیجا گیا' ایمان لے آئے ہیں اور پچھ ایمان نہیں لائے ہیں تو ذرا ٹھر جاؤ! یہاں تک کہ ہمارے در میان اللہ فیصلہ کرنے والوں سے بہتر ہے اور وہ سب فیصلہ کرنے والوں سے بہتر ہے (۸۷)

(۱) دعوت توحید کے بعد'اس قوم میں ناپ تول میں کی کی جو بڑی خرابی تھی'اس سے اسے منع فرمایا اور پورا پورا ناپ اور تول کر دینے کی تلقین کی۔ بیہ کو آبی بھی بہت خطرناک ہے جس سے اس قوم کی اخلاقی پستی اور گراوٹ کا پیۃ چاتا ہے جس کے اندر سیر ہو۔ بید برترین خیانت ہے کہ پلیے پورے لئے جائمیں اور چیز کم دی جائے۔ اسی لئے سور ہُ مطففین میں ایسے لوگوں کی ہلاکت کی خبردی گئی ہے۔

(۲) الله کے رائے ہے روکنے کے لئے الله کے رائے میں کجیاں تلاش کرنا۔ یہ ہردور کے نافرہانوں کا محبوب مشغلہ رہا ہے جس کے نمونے آج کل کے متجددین اور فر نگیت زدہ لوگوں میں بھی نظر آتے ہیں۔ اَعَاذَا الله ُ مِنهُ . علاوہ انیں رائے میں بیٹھنے کے اور بھی کئی مفہوم بیان کئے گئے ہیں۔ مثلاً لوگوں کو ستانے کے لئے بیٹھنا 'جیسے عام طور پر اوباش قتم کے لوگوں کا شیوہ ہے۔ یا حضرت شعیب علیہ السلام کی طرف جانے والے راستوں میں بیٹھنا ٹاکہ ان کے پاس جانے والوں کو روکیں اور ان سے انہیں بد ظن کریں 'جیسے قریش مکہ کرتے تھے یا دین کے راستوں پر بیٹھنا اور اس راہ برچنے والوں کو روکیا۔ یوں لوٹ مارکی غرض سے ناکوں پر بیٹھنا ٹاکہ آنے جانے والوں کا مال سلب کر لیس۔ یا بعض کے پرچنے والوں کا روکیا وصول کرنے کے لئے ان کا راستوں پر بیٹھنا۔ امام شوکانی فرماتے ہیں کہ سارے ہی مفہوم صبحے ہو کتے ہیں کیونکہ یہ ممکن ہے کہ وہ یہ سب ہی پچھ کرتے ہوں (فتح القدیر)۔

(٣) کفربر صبر کرنے کا حکم نہیں ہے بلکہ اسکے لیے تهدید اور سخت وعید ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کافیصلہ اہل حق کااہل باطل پر فتح وغلبہ ہی ہو تا ہے۔ یہ ایسے ہی ہے جیسے دو سرے مقام پر فرمایا:﴿ فَتَوَيْضُونَ اِنّا مَعَكُمُ مُتَرِيّضُونَ ﴾ (السوبة-٥١)

قَالَ الْمَكُلُّ الَّذِيْنَ الْسَتَكُبَّرُوْامِنْ قَوْمِهِ لَغُوْرِجَنَّكَ يُثُعَيْبُ وَالَّذِيْنَ امْنُوامَعَكَ مِنْ قَرَّيَتِنَّا اوَلَتَعُوُدُنَّ فِيْ مِلْتِنَا قَالَ اَوْلَوْكُنَا كُلِهِيْنَ ۞

قَبِ افْتَرَيْنَاعَلَ اللهِ كَدْبَالِنُ عُمْنًا فِي مِلْتَكُوْرَبُعُدَا ذَ نَجْلَنَا اللهُ مُنْهَا وَنَ مِلْتَكُورَ بَعُدَا ذَ نَجْلَنَا اللهُ مِنْهَا وَكَالَتُ وَمَنْهَا وَلَا اللهُ رَبُّنَا وَ وَسَعَرَبُنَا عُلَقَ شَى عُلِمًا عَلَى اللهِ تَوْكُلُنَا وُرَبِّنَا افْتَحْبَيْنَا وَبَهُنَا فَتَحْبَيْنَا وَكُورُ الْفَتِحِبْنَ ﴿ وَالنَّا خَلُورُ الْفَلْتِحِبْنَ ﴿ وَالنَّالَةُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ ال

ان کی قوم کے متکبر سرداروں نے کہاکہ اے شعیب! ہم آپ کو اور جو آپ کے ہمراہ ایمان والے ہیں ان کو اپنی بہتی ہے نکال دیں گے الابیہ کہ تم ہمارے ند ہب میں پھر آ جاؤ۔ (ا) شعیب (علیہ السلام) نے جواب دیا کہ کیا ہم تمہارے ند ہب میں آ جا ئیں گو ہم اس کو مکروہ ہی سمجھتے ہوں۔(۲)

ہم تو اللہ تعالی پر بڑی جھوئی تہمت لگانے والے ہو جائیں گ اگر ہم تمہارے دین میں آ جائیں اس کے بعد کہ اللہ تعالی نے ہم کواس سے نجات دی (۳) اور ہم سے ممکن نہیں کہ تمہارے ذہب میں پھر آ جائیں الکی نہاں ہے کہ اللہ ہی نے جو ہمارا مالک ہے مقدر کیا ہو۔ (۳) ہمارے رب کاعلم ہر چیز کو محیط ہے ،ہم اللہ ہی پر

(۱) ان سرداروں کے تکبراور سرکشی کا اندازہ کیجئے کہ انہوں نے ایمان و توحید کی دعوت کو ہی رد نہیں کیا بلکہ اس سے بھی تجاوز کر کے اللہ کے بیغبراور اس پر ایمان لانے والوں کو دھمکی دی کہ یا تو اپنے آبائی مذہب پر واپس آ جاؤ' نہیں تو ہم ملک تمہیں یمال سے نکال دیں گے۔ اہل ایمان کے اپنے سابق مذہب کی طرف واپسی کی بات تو قابل فہم ہے'کیو نکہ انہوں نے کفرچھوڑ کر ایمان افتیار کیا تھا۔ لیکن حضرت شعیب علیہ السلام کو بھی ملت آبائی کی طرف لوٹنے کی دعوت اس کیاظ سے تھی کہ وہ وہ تھے'گو حقیقتاً ایسانہ ہو۔ یا بطور تعلیب انہیں بھی شامل کر لیا ہو۔

(۲) یہ سوال مقدر کا جواب ہے اور ہمزہ انکار کے لیے اور واو حالیہ ہے۔ یعنی کیاتم ہمیں اپنے نہ ہب کی طرف لوٹاؤ گے یا ہمیں اپنے بہتی سے نکال دو گے در آل حالیکہ ہم اس نہ ہب کی طرف لوٹنا اور اس بہتی سے نکلنا پند نہ کرتے ہوں؟ مطلب میہ ہے کہ تمہارے لیے یہ بات مناسب نہیں ہے کہ تم ہمیں ان میں سے کسی ایک بات کے اختیار کرنے پر مجبور کرو۔

(٣) لینی اگر ہم دوبارہ اس دین آبائی کی طرف لوٹ آئے ،جس سے اللہ نے ہمیں نجات دی ، تو اس کا مطلب میہ ہو گا کہ ہم ہم نے ایمان و توحید کی دعوت دے کر اللہ پر جھوٹ باندھاتھا؟ مطلب میہ تھا کہ میہ ممکن ہی نہیں ہے کہ ہماری طرف سے ایسا ہو۔

(٣) اپناعزم ظاہر کرنے کے بعد معالمہ اللہ کی مثیت کے سیرد کر دیا۔ یعنی ہم تو اپنی رضامندی سے اب کفر کی طرف

بھروسہ رکھتے ہیں۔ ('' اے ہمارے پروردگار! ہمارے اور ہماری قوم کے درمیان حق کے موافق فیصلہ کردے اور ہماری قوم کے درمیان حق کے موافق فیصلہ کردے اور توسب سے اچھا فیصلہ کرنے والا ہے۔ '' (۸۹) اور ان کی قوم کے کافر سرداروں نے کہا کہ اگر تم شعیب (علیہ السلام) کی راہ پر چلوگے تو بے شک بڑا نقصان اٹھاؤ گے۔ ''' (۴۹)

پس ان کو زلزلے نے آ بکڑا سو وہ اپنے گھروں میں اوندھے کے اوندھے پڑے رہ گئے۔ <sup>(۳)</sup> (۹)

جنہوں نے شعیب (علیہ السلام) کی تکذیب کی تھی ان کی یہ حالت ہو گئی جیسے ان گھروں میں بھی بسے ہی وَقَالَ الْمَكُلْ الَّذِيْنَ كَفَهُ وُامِنْ قَوْمِهُ لَبِنِ النَّهُ مُّهُ شُعَيْبًا إِنَّكُوْلِذًا التَّخِيرُونَ ۞

فَأَخَذَاتُهُو الرَّخِفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمُ جُثِمِيْنَ أَثُّ

الَّذِيْنَ كَذَّ بُوْاشِّكِيْبًا كَأَنْ لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا ۚ ٱلَّذِيْنَ كَذَّ بُوْا

نہیں لوٹ سکتے۔ ہاں اگر اللہ چاہ تو بات اور ہے۔ بعض کتے ہیں کہ یہ ﴿ حَتَّى يَلِيَمَ الْجَمَلُ فِي سَوِّا لِحَيَاطِ ﴿ كَا طُرِحَ اللَّهِ عَلَيْهِ الْجَمَلُ فِي سَوِّا لِحَيَاطِ ﴾ كى طرح تعليق بالمحال ہے۔

- (۱) کہ وہ ہمیں ایمان پر ثا**بت** رکھے گااور ہمارے اور کفرو اہل کفرکے درمیان حاکل رہے گا' ہم پر اپنی نعمت کا تمام فرمائے گااور اپنے عذاب سے محفوظ رکھے گا۔
- (۲) اور الله جب فیصله کرلیتا ہے تو وہ میں ہو تا ہے کہ اہل ایمان کو بچا کر مکذبین اور متکبرین کو ہلاک کر دیتا ہے۔ یہ گویا عذاب اللی کے نزول کامطالبہ ہے۔
- (٣) اپنے آبائی فد جب کو چھوڑنا اور ناپ تول میں کمی نہ کرنا' یہ ان کے نزدیک خسارے والی بات تھی در آں حالیکہ ان دونوں باتوں میں ان ہی کافائدہ تھا۔ لیکن دنیا والوں کی نظر میں تو نفع عاجل (دنیا میں فور اُحاصل ہو جانے والا نفع) ہی سب کچھ ہو تا ہے جو ناپ تول میں ڈنڈی مار کر انہیں حاصل ہو رہا تھا' وہ اہل ایمان کی طرح آخرت کے نفع آجل (دیر میں ملنے والے نفع) کے لیے اسے کیوں چھوڑتے؟۔
- (٣) یمال رَجْفَةٌ ( زلزله) کالفظ آیا ہے اور سورہ ہود آیت ۹۴ میں صَنِحَةٌ (چِخ) کالفظ ہے اور سورہ شعراء۔ ۱۸۹ میں ظُلَّةٌ (ابادل کاسابی) کے الفاظ ہیں۔ امام ابن کشر فرماتے ہیں کہ عذاب میں ساری ہی چیزوں کا اجتماع ہوا۔ یعنی سائے والے دن ان پر عذاب آیا۔ پہلے بادل نے ان پر سابیہ کیا جس میں شعلے ' چنگاریاں اور آگ کے بصبھوکے تھے' پھر آسان سے شخت چیخ آئی اور زمین سے بھونچال' جس سے ان کی روحیں پرواز کر گئیں اور بے جان لاشے ہو کر پر ندوں کی طرح گھنوں میں منہ دے کراوندھے کے اوندھے بڑے رہ گئے۔

شُعَيْبًا كَانُوْ اهُمُ الْخُسِرِيْنَ ﴿

فَتَوَلَّى عَنْهُمُ وَقَالَ لِقَوْمِ لَقَدُابَلَغُتُكُمُ مِسْلَحِ رَبِّنَ وَنَصَعُتُ لَكُمُ ۚ فَكَيْفَ اللَّى عَلَى قَوْمِ كِفِي أَيْنَ ﴿

ۅۘٙػٙٵڷؘۺڵێٳڣٙٷڗؽۊڡۣ۫ڹۜؠۜۼ؆ؚڷڒٲڂۮ۫ڹۜۧٲٲۿڵۿٳؠڵڹػؙڛٵٙ؞ ۘۘۏٵڶڞؘڗٵ؞ڵۼۘػۿؙۄؙٮڞؙڗۼؖۏؽ۞

ثُمَّرَىكَ لَنَامَكَانَ التَّيِبَةُ الْعَسَنَةَ حَتَّى عَفَوْا قَقَالُوا قَنْ مُسَّ الْمَاءِ كَا الفَّتَاءُ وَالتَّرَاءُ فَالْخَذُنْ فُهُمُ بَغْنَةً قَهُمُ وَلاَيْتُعُوُّونَ ٠٠٠

نہ تھے۔ (۱) جنہوں نے شعیب (علیہ السلام) کی تکذیب کی تھی وہی خسارے میں پڑ گئے۔ (۲)

اس وقت شعیب (علیہ السلام) ان سے منہ موڑ کر چلے اور فرمانے لگے کہ اے میری قوم! میں نے تم کو اپنے پروردگار کے احکام پننچا دیۓ تھے اور میں نے تمہاری خیرخواہی کی۔ پھرمیں ان کافرلوگوں پر کیوں رنج کروں۔ (۹۳)

اور ہم نے کسی بہتی میں کوئی نبی نہیں بھیجا کہ وہاں کے رہنے والوں کو ہم نے سختی اور تکلیف میں نہ پکڑا ہو تاکہ وہ گڑ گڑا کیں۔ (۹۲) (۹۴)

پھر ہم نے اس بدحالی کی جگہ خوش حالی بدل دی میاں تک کہ ان کو خوب ترقی ہوئی اور کہنے گئے کہ ہمارے آبا و اجداد کو بھی تنگی اور راحت پیش آئی تھی تو ہم نے ان کو دفعتاً کیڑلیا (۵) اور ان کو خبر بھی نہ تھی۔(۹۵)

- (۱) یعنی جس بہتی ہے یہ اللہ کے رسول اور ان کے پیرو کاروں کو نکالنے پر تلے ہوئے تھے' اللہ کی طرف سے عذاب نازل ہونے کے بعدا پسے ہوگئے جیسے وہ یہال رہتے ہی نہ تھے۔
- (۲) لیعنی خسارے میں وہی لوگ رہے جنہوں نے پیغیبر کی تکذیب کی 'نہ کہ پیغیبراوران پر ایمان لانے والے۔ اور خسارہ بھی دونوں جہانوں میں۔ دنیا میں بھی ذلت کا عذاب چکھا اور آخرت میں اس سے کہیں زیادہ عذاب شدید ان کے لیے تیار ہے۔
- (٣) عذاب و تباہی کے بعد جب وہ وہاں سے چلے' تو انہوں نے وفور جذبات میں یہ باتیں کہیں۔ اور ساتھ ہی کما کہ جب میں نے حق تبلیغ ادا کر دیا اور اللہ کا پیغام ان تک پہنچا دیا' تو اب میں ایسے لوگوں پر افسوس کروں تو کیوں کروں؟ جو اس کے باوجود اپنے کفراور شرک پر ڈٹے رہے۔
- (٣) بَأْسَآءُ 'وہ تَكلِیفیں جو انسان کے بدن كولاحق ہول یعنی نیاری اور ضَرِّآءُ سے مراد فقرو ننگ دستی-مطلب بیہ ہے كہ جس كى بستى میں ہم نے ان كو بیاری اور محاجی جس كى باداش میں ہم نے ان كو بیاری اور محاجی میں مبتلا كردیا جس سے مقصد بیر تھاكہ وہ اللہ كى طرف رجوع كريں اور اس كى بارگاہ میں گڑ گڑا كیں۔
- (۵) کیعنی فقرو بیاری کے ابتلا سے بھی جب ان کے اندر رجوع الی اللہ کا داعیہ پیدا نہیں ہوا تو ہم نے ان کی تنگ دستی کو خوش حالی سے اور بیاری کو صحت و عافیت سے بدل دیا تاکہ وہ اس پر اللہ کاشکرادا کریں۔ لیکن اس انقلاب حال سے بھی

وَلَوْاَنَّ اَهُمُ الْقُرْنَى الْمُنُوا وَاثْقُوْالْفَتَعُمَّاعَكُمُهُمُ بَرَكَتِ قِنَ السَّمَاء وَالْاَرْضِ وَلَكِنْ كَنَّ بُوْا فَالْحَنْ نَهُمُ يهما كَانُوْ الْكِشِبُونَ ۞

ٱفَامِنَاهُـُلُ الْقُرَاىانُ يَّالِّتِيَهُمُ بَاسُنَابِيَاتَاقَاقَهُمُ نَابِمُونَ۞

> ٱوَامِنَ ٱهْلُ الْقُرْآى اَنُ يَّالْتِيَهُوُ بَاشْنَاعُمَّى وَهُوْرَيُعُكُوْنَ ۞

ٱفَالَمِنُوْامَكُرُاللَّهِ فَلَايَامَنُ مَكْرَاللَّهِ إِلَّالْقَوْمُرُ الْخِيرُونَ ۞

اور اگر ان بستیوں کے رہنے والے ایمان لے آتے اور پر ہیز گاری اختیار کرتے تو ہم ان پر آسان اور زمین کی برکتیں کھول ویتے لیکن انہوں نے تکذیب کی تو ہم نے ان کو پکڑلیا۔(۹۲)

کیا پھر بھی ان بستیوں کے رہنے والے اس بات ہے بے فکر ہو گئے ہیں کہ ان پر ہمارا عذاب شب کے وقت آ پڑے جس وقت وہ سوتے ہوں۔(۹۷)

اور کیاان بستیوں کے رہنے والے اس بات ہے بے فکر ہو گئے ہیں کہ ان پر ہماراعذاب دن چڑھے آپڑے جس وقت کہ وہ اپنے کھیلوں میں مشغول ہوں۔(۹۸)

وسے حدوہ سپ یوں یں صوب ہوں۔ (۱۸) کیالیس وہ اللہ کی اس پکڑھ ہے بے فکر ہو گئے۔ سواللہ کی پکڑے بجران کے جن کی شامت ہی آگئی ہو اور کوئی بے فکر نہیں ہو تا۔ (۱) (۹۹)

ان کے اندر کوئی تبدیلی نہیں آئی اور انہوں نے کہا کہ یہ تو بھیشہ سے ہی ہو تا چلا آ رہا ہے کہ بھی تنگی آ گئی بھی خوش حال آ گئی 'بھی بیاری تو بھی صحت 'بھی فقیری تو بھی امیری۔ یعنی ننگ دستی کا پہلا علاج ان کے لیے موثر ٹابت ہوا'نہ خوش حال 'ان کے اصلاح احوال کے لیے کارگر ٹابت ہوئی۔ وہ اسے لیل و نہار کی گردش ہی سجھتے رہے اور اس کے پیچھے کار فرما قدرت اللی اور اس کے ارادہ کو سجھنے میں ناکام رہے تو ہم نے پھر انہیں اچانک اپنے عذاب کی گرفت میں لے لیا۔ اس لیے حدیث میں مومنوں کا معالمہ اس کے بر عکس بیان فرمایا گیا ہے۔ کہ وہ آ رام و راحت ملنے پر اللہ کا شکر اداکرتے ہیں اور تکلیف پینچنے پر صبرے کام لیتے ہیں 'یوں دونوں ہی حالتیں ان کے لیے خیراو راجر کا باعث ہوتی ہیں۔ (صحبح مسلم۔ کتاب الزهد بیاب المحقومین آمدہ کیلہ حیدی

(۱) ان آیات میں اللہ تعالی نے پہلے یہ بیان فرمایا ہے کہ ایمان و تقوی ایسی چیزہے کہ جس بہتی کے لوگ اے اپنالیں تو ان پر اللہ تعالی آسان و زمین کی برکتوں کے دروازے کھول دیتا ہے یعنی حسب ضرورت انہیں آسان سے بارش مہیا فرما تا ہے اور زمین اس سے سیراب ہو کر خوب پیداوار دیتی ہے۔ نتیجنا خوش حالی و فراوانی ان کا مقدر بن جاتی ہے۔ لیکن اس کے بر عکس محکد یب اور کفر کا راستہ افتیار کرنے پر قومیں اللہ کے عذاب کی مستحق ٹھر جاتی ہیں' پھر پہتہ نہیں ہو تا کہ شب و روز کی کس گھڑی میں عذاب آ جائے اور بنستی کھیلتی بستیوں کو آن واحد میں کھنڈ ربناکر رکھ دے۔ اس لیے اللہ کی ان تدبیروں سے بے خوف نہیں ہونا چاہیے۔ اس بے خونی کا نتیجہ سوائے خسارے کے اور پچھ نہیں۔ مکڑ کے مفہوم کی وضاحت کے لیے دیکھئے سورہ آل عمران آیت ۵۲ کا حاثیہ۔

ٱۅٞڵڎؙؽۿؙ؇ؚڶؚڵۮؚؽ۫<u>ڹ؉ڽٙڗ</u>ڎؙٛۏڽٵڷۯڞڡؽؘڹۼ۫ۑٲۿؙڸۿٙ ٲڽؙٷٚؽؘۺؙڴٵٞڝؘڹڹۿؙۄؙۑؚڶڎ۠ۑڥٷٷؘڟڹۼؙٵٚڰؙڶۅٛۑڥۄؗ ڟٞۿؙڵؽؽۿؙۼؙۏڹ۞

تِلْكَ الْقُرْبِي نَعْفُتُ عَلَيْكَ مِنَ الْبُنَالِهِ الْأَوْلَقَدُ جَاءَتُهُ مُ رُسُلُهُمْ يَالْبَيْنَاتِ أَضَاكَانُو الِيُؤْمِنُو الْمِنَاكَدَّبُوامِنَ تَبُلْ كَذَلِكَ يُطْبَعُ اللهُ عَلَى قُلُوْبِ الْكِفِرِيْنَ (١٠)

اور کیا ان لوگوں کو جو زمین کے وارث ہوئے وہاں کے لوگوں کی ہلاکت کے بعد (ان واقعات فدکورہ نے) ہیہ بات نہیں ہٹلائی کہ اگر ہم چاہیں توان کے جرائم کے سبب ان کوہلاک کر ڈالیس اور ہم ان کے دلوں پر بند لگا دیں 'پس وہ نہ سن سکیس۔ (۱۰۰)

ان بستیوں کے کچھ کچھ قصے ہم آپ سے بیان کر رہے ہیں اور ان سب کے پاس ان کے پیغیر معجزات لے کر آئے، (۱) پھر جس چیز کو انہوں نے ابتدا میں جھوٹا کہ دیا ہیہ بات نہ ہوئی کہ پھراس کو مان لیتے '(۱) اللہ تعالیٰ ای طرح کافروں کے دلوں پر بندلگا دیتا ہے۔(۱۰۱)

(۱) یعنی گناہوں کے نتیجے میں عذاب ہی نہیں آ تا ولوں پر بھی قفل لگ جاتے ہیں 'پھر بڑے بڑے عذاب بھی انہیں خواب غفلت سے بیدار نہیں کرپاتے۔ دیگر بعض مقامات کی طرح یہاں بھی اللہ تعالیٰ نے ایک تو یہ بیان فرمایا ہے کہ جس طرح گزشتہ قوموں کو ہم نے ان کے گناہوں کی پاداش میں ہلاک کیا 'ہم چاہیں تو تمہیں بھی تمہارے کر توتوں کی وجہ سے ہلاک کر دیں اور دو سری بات یہ بیان فرمائی کہ مسلسل گناہوں کے ارتکاب کی وجہ سے لوگوں کے دلوں پر ممرلگادی جاتی ہو جاتے ہیں۔ پھرانذار اور وعظ و تھیجت ان جاتی ہے 'جس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ حق کی آواز کے لیے ان کے کان بند ہو جاتے ہیں۔ پھرانذار اور وعظ و تھیجت ان کے کان بند ہو جاتے ہیں۔ پھراندار اور وعظ و تھیجت ان کے کان بند ہو جاتے ہیں۔ پھراندار اور وعظ و تھیجت ان کے لئے بیکار ہو جاتے ہیں۔ آیت میں ہدایت تنبین (وضاحت) کے معنی میں ہے 'ای لئے لام کے ساتھ متعدی ہے۔ آرکہ نیم نیم نور بھری ان کے کان بند ہو جاتے ہیں۔ بین کیاان پر یہ بات واضح نہیں ہوئی۔

(۲) جَس طُرح گزشتہ صفحات میں چند انبیا کاؤکر گزرا۔ بینات سے مراد دلائل و براہین اور مجزات دونوں ہیں۔ مقصد سے کہ رسولوں کے ذریعے سے جب تک ہم نے جب تمام نہیں کر دی 'ہم نے انہیں بلاک نہیں کیا۔ کیونکہ ﴿ وَمَا أَنْکَا مُعَلِّی بُنِ حَتِّی بُنُ حَتِّی بُنِ حَتِّی بُنِ حَتِّی بُنِ حَتِّی بُنِ حَتِّی بُنِ حَتِّی بُن کُوجب ان سے عہد لیا گیا تھا تو یہ اللہ کے علم میں ایمان لانے والے نہ سے 'اس لیے جب ان کے پیم ایمان لانے والے نہ سے 'اس لیے جب ان کے پیم رسول آئے تو اللہ کے علم کے مطابق ایمان نہیں لائے۔ کیونکہ ان کی تقدیر میں ہی ایمان نہیں تھا نے اللہ نے اپنے علم کے مطابق لکھ دیا تھا۔ جس کو حدیث میں فکُلٌ مُیسَدٌ ﴿ لِمَا خُلِقَ لَهُ اصحب بحددی نہیں تھا نے اللہ نہیں لائے کہ وہ اس وجہ سے ان پر تفسیسر سورہ اللیل ہے تعیر کیا گیا ہے دو سرا مفہوم سے کہ جب پنیم بران کے پاس آئے تو وہ اس وجہ سے ان پر ایمان نہیں لائے کہ وہ اس سے قبل حق کی تکذیب کر چکے تھے۔ گویا ابتداء جس چیزی وہ تکذیب کر چکے تھے ' بی گناہ ان کے عدم ایمان کا سب بن گیا اور ایمان لانے کی توفق ان سے سلب کرلی گئی 'اس کوا گلے جملے میں مراگانے سے تعیر کیا گیا ہے۔ ﴿ وَمَا اِنْ مُؤْمِدُ وَا لَهُ اَنْ مُؤْمِدُ وَا لَهُ اَنْ مُؤْمِدُ وَ اَنْ مُؤْمِدُ وَ اَنْ مُؤْمُودُ وَ اَنْ مُؤْمِدُ وَ اَنْ مُؤْمِدُ وَ اَنْ مُؤْمُودُ وَ اَنْ مُؤْمُودُ وَ اَنْ مُؤْمِدُ وَ اَنْ وَ وَ اِنْ وَمُودُ وَ اِنْ وَمُ وَانْ وَ اِنْ وَمِ وَ مُنْ اِنْ وَ وَقَالَ مِن مِنْ اِنْ وَ وَانْ مُؤْمِدُ وَ وَانْ مُؤْمِدُ وَ اَنْ مُؤْمِدُ وَ اَنْ مُنْ وَکُونُ کُورُ وَ وَانْ وَکُورُ وَانْ مُنْ وَانْ وَ مُنْ اِنْ وَانْ وَ وَانْ وَلَانُونُ وَانْ و

وَمَاوَجَدُنَا لِأَكْثَرِ هِمْ مِّنْ عَهْدٍ وَإِنْ قَجَدُنَا الْكُثْرَهُمُ لَفْسِقِينَ ﴿

ثُوَّبَعَثْنَامِنُ بَعُدِهِمُ مُّوُسٰى بِأَيْتِنَا َ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَكَدْمٍ فَظَلَهُوْ إِنِهَا ۚ فَانْظُرُ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِيْنَ ⊙

وَ قَالَ مُوْسَى لِفِرْ عَوْنُ إِنَّ رَسُولٌ مِّن رَّبِ الْعَلَمِينَ ﴿

حَقِثْ عَلَى اَنْ لِاَا قُولَ عَلَى اللهِ اِلَّا الْحَقَّ ثَنْ جُنُتُكُمْ إِبَيْنَةً مِّنُ تَـٰ يَكُوْ فَأَنْسِلُ مَعِى َبَنِيَّ اِسُرَا مِيْلَ ۞

اور اکثر لوگوں میں ہم نے وفائے عمد نہ دیکھا<sup>(۱)</sup> اور ہم نے اکثر لوگوں کو بے حکم ہی پایا۔(۱۰۲)

پھران کے بعد ہم نے موسی (علیہ السلام) کو اپنے دلا کل دے کر فرعون اور اس کے امرا کے پاس بھیجا<sup>، (۲)</sup> مگران لوگوں نے ان کا بالکل حق ادا نہ کیا۔ سو دیکھئے ان مفسدوں کاکیاانجام ہوا؟ <sup>(۳)</sup> (۱۰۳۳)

اور موسیٰ (علیہ السلام) نے فرمایا کہ اے فرعون! میں رب العالمین کی طرف سے پیغیرہوں۔(۱۰۴)
میرے گئے یمی شایان ہے کہ بجزیج کے اللہ کی طرف کوئی بات منسوب نہ کروں میں تممارے پاس تممارے رب کی طرف سے ایک بڑی دلیل بھی لایا ہوں ''' سوتو بنی اسرائیل کو میرے ساتھ بھیج دے۔ (۱۰۵)

(الانْعام ۱۰۰۰) ''اورتہیں کیامعلوم ہے بیہ تو ایسے (بدبخت) ہیں کہ ان کے پاس نشانیاں بھی آ جائیں تب بھی ایمان نہ لائیں اور ہم ان کے دلوں اور آئکھوں کو الٹ دیں گے (تو) جیسے بیہ اس (قرآن) پر پہلی دفعہ ایمان نہیں لائے (ویسے پھر نہ لائیں گے'') -

- (۱) اس سے بعض نے عمد الست 'جو عالم ارواح میں لیا گیا تھا' بعض نے عذاب ٹالنے کے لیے پینمبروں سے جو عمد کرتے تھے۔ اور یہ عمد شکنی 'چاہے وہ کسی جھی قسم کی ہو' فسق ہی ہے۔ وہ کسی بھی قسم کی ہو' فسق ہی ہے۔
- (۲) یمال سے حضرت مویٰ علیہ السلام کا ذکر شروع ہو رہا ہے جو مذکورہ انبیا کے بعد آئے جو جلیل القدر پنجبر تھے' جنہیں فرعون مصراور اس کی قوم کی طرف دلائل و معجزات دے کر جھیجا گیا تھا۔
  - (٣) لينى انسيس غرق كرديا كيا' جيساكه آك آك كا-
- (٣) جو اس بات كى دليل ہے كه ميں واقعى الله كى طرف سے مقرر كرده رسول ہوں۔ اس معجزے اور برى دليل كى تفصيل بھى آگے آربى ہے۔
- (۵) بنی اسرائیل 'جن کااصل مسکن شام کاعلاقہ تھا' حضرت یوسف علیہ السلام کے زمانے میں مصر چلے گئے تھے اور پھر وہیں کے ہو کر رہ گئے۔ فرعون نے ان کو غلام بنالیا تھا اور ان پر طرح طرح کے مظالم کر تا تھا' جس کی تفصیل پہلے سورۂ بقرہ میں گزر چکی ہے اور آئندہ بھی آئے گی۔ فرعون اور اس کے درباری امرانے جب حضرت موٹی علیہ السلام کی

قَالَ إِن كُنْتَجِمُّتَ بِآلِيَةٍ فَأْتِ بِهَآ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصّٰدِوتِينَ ⊙

فَٱلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُغُبَّانُ مُّبِيئِنُ أَنَّ

وَّنَزَعَيْدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيُضَاّءُ لِلنَّظِرِيْنَ أَنْ

قَالَ الْمَكَاثُمِنُ قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَّ لَمْنَالَسْحِرٌ عَلِيْمٌ ۖ ضَ

يُّرِيْدُ أَنْ يُغْفِرِ جَكُوْمِّنْ أَرْضِكُوْ ۚ فَمَاٰذَا تَأْمُرُوْنَ ﴿

قَالُوُّا اَرْجِهُ وَاخَاهُ وَارْسِلْ فِي الْمَكَالِينِ خِشْدِيْنَ ﴿

يَأْتُولُوَ بِكُلِّ سَحِرِعَلِيْمٍ ﴿

فرعون نے کہا'اگر آپ کوئی معجزہ لے کر آئے ہیں تواس کواب پیش کیجئااگر آپ سیچ ہیں۔(۱۰۲) پس آپ نے اپنا عصا ڈال دیا' سو دفعتاً وہ صاف ایک اژدھابن گیا۔(۱۰۷)

اور اپنا ہاتھ ہاہر نکالا سو وہ ایکایک سب دیکھنے والوں کے روبرو بہت ہی چکتا ہوا ہو گیا۔ (۱۰۸)

قوم فرعون میں جو سردار لوگ تھے انہوں نے کہا کہ واقعی ہیہ شخص بڑاماہر جادوگر ہے۔<sup>(۱</sup>۲)

یہ چاہتا ہے کہ تم کو تمہاری سرزمین سے باہر کر دے سو تم لوگ کیامشورہ دیتے ہو۔(۱۱۰)

انہوں نے کہا کہ آپ ان کو اور ان کے بھائی کو مہلت دیجے اور شہروں میں ہرکاروں کو بھیج دیجے - (۱۱۱)
کہ وہ سب ماہر جادو گروں کو آپ کے پاس لا کر حاضر کر دیں۔ (۳)

دعوت کو ٹھکرا دیا تو حضرت موئی علیہ السلام نے فرعون سے بیہ دو سرا مطالبہ کیا کہ بنی اسرائیل کو آزاد کر دے تاکہ بیہ اپنے آبائی مسکن میں جاکر عزت واحترام کی زندگی گزاریں اور اللہ کی عبادت کریں۔

(۱) لیمنی الله تعالی نے جو دو بڑے معجزے انہیں عطا فرمائے تھے' اپنی صدافت کے لیے انہیں پیش کر دیا۔

(۲) مجورے دیکھ کر' ایمان لانے کے بجائے' فرعون کے درباریوں نے اسے جادو قرار دے کریہ کمہ دیا کہ یہ تو ہڑا ماہر جادوگر ہے جس سے اس کا مقصد تمہاری حکومت کو ختم کرنا ہے۔ کیونکہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں جادو کا ہڑا ذور اور اس کا عام چلن تھا' اس لیے انہوں نے مجوزات کو بھی جادو سمجھا' جن میں سرے سے انسان کا دخل ہی نہیں ہوتا۔ خالص اللہ کی مشیت سے ظہور میں آتے ہیں۔ تاہم اس عنوان سے فرعون کے درباریوں کے لیے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں فرعون کو برکانے کا موقع مل گیا۔

(٣) حضرت موی علیہ السلام کے زمانے میں جادوگری کو بڑا عروج حاصل تھا۔ اس لئے حضرت موی علیہ السلام کے پیش کردہ معجزات کو بھی انہوں نے جادو سمجھا اور جادو کے ذریعے سے اس کا تو ڑ مہیا کرنے کا منصوبہ بنایا۔ جس طرح دو سرے مقام پر فرمایا کمہ فرعون اور اس کے درباریوں نے کما ''اے موی علیہ السلام! کیا تو چاہتا ہے کہ اپنے جادو کے زور سے جمیں ہماری ذمین سے نکال دے؟' پس ہم بھی اس جیسا جادو تیرے مقابلے میں لا کیس گے' اس کے لیے کسی

وَجَاءَ الشَّعَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوَٰ إِلَّ كَنَا لَكَبُرُّا إِنْ كُنَا كَخُنُ الْغِلِمِيْنَ ۞

قَالَ نَعَمُ وَإِنَّكُوْلِينَ الْمُقَرِّيثِينَ 💮

قَالُواْ يِمُوْسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نُكُوْنَ غَنْ الْمُلْقِينِ

قَالَ ٱلْقُوْا ۚ فَلَمَّنَاۗ ٱلْقَوُاسَحُرُواۤ اعْلَىٰ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوْهُمُ وَجَاءُوْ بِسِحْرٍ عَظِيرُ ۚ ۞

اور وہ جادوگر فرعون کے پاس حاضر ہوئے' کہنے لگے کہ اگر ہم غالب آئے تو ہم کو کوئی بڑا صلہ ملے گا؟(۱۱۳) فرعون نے کہا کہ ہاں اور تم مقرب لوگوں میں داخل ہو جاؤ گے۔ <sup>(۱</sup> (۱۱۲)

ان ساحروں نے عرض کیا کہ اے موٹی! خواہ آپ ڈالئے اور یا ہم ہی ڈالیں؟ <sup>(۱۲)</sup> (۱۱۵)

(موئ علیہ السلام) نے فرمایا کہ تم ہی ڈالو' <sup>(۳)</sup> پس جب انہوں نے ڈالا تو لوگوں کی نظر بندی کر دی اور ان پر ہیبت غالب کردی اور ایک طرح کابڑا جادود کھلایا۔ <sup>(۳)</sup> (۱۱۲)

ہموار جگہ اور وقت کا ہم تعین کرلیں جس کی دونوں پابندی کریں' حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کہا کہ نوروز کا دن اور چاشت کاوقت ہے' اس حساب سے لوگ جمع ہو جائیں"۔(سور ہُ طلہ۔۵۵-۵۹)

- (۱) جادوگر' چوں کہ طالب دنیا تھے' دنیا کمانے کے لیے ہی شعبدہ بازی کا فن سکھتے تھے' اس لیے انہوں نے موقع غنیمت جانا کہ اس وقت تو بادشاہ کو ہماری ضرورت لاحق ہوئی ہے' کیوں نہ اس موقع سے فائدہ اٹھا کر زیادہ سے زیادہ اجرت حاصل کی جائے۔ چنانچہ انہوں نے اپنا مطالبۂ اجرت' کامیابی کی صورت میں پیش کر دیا' جس پر فرعون نے کہا کہ اجرت ہی نہیں بلکہ تم میرے مقربین میں بھی شامل ہو جاؤگے۔
- (٣) جادوگروں نے یہ اختیار اپنے آپ پر مکمل اعتاد کرنے کی وجہ سے دیا۔ انہیں پور ایقین تھا کہ ہمارے جادو کے مقالے میں موی علیہ السلام مقالے میں موی علیہ السلام کا معجزہ 'جے وہ ایک کرتب ہی سمجھتے تھے 'کوئی حیثیت نہیں رکھتا۔ اور اگر موی علیہ السلام کو پہلے اپنے کرتب دکھانے کا موقع دے بھی دیا تو اس سے کوئی خاص فرق نہیں پڑے گا' ہم اس کے کرتب کا تو ڑ بسر صورت مہاکرلیں گے۔
- (٣) لیکن موئی علیہ السلام چونکہ اللہ کے رسول تھے اور اللہ کی تائید انہیں حاصل تھی' اس لیے انہیں اپنے اللہ کی مدد کا لیقین تھا' للذا انہوں نے بغیر کسی خوف اور آبال کے جادوگروں سے کما کہ پہلے تم جو دکھانا چاہتے ہو' دکھاؤ! علاوہ ازیں اس میں یہ حکمت بھی ہو سکتی ہے کہ جادوگروں کے بیش کردہ جادو کا تو ڑ جب حضرت موئی علیہ السلام کی طرف سے معجزانہ انداز میں بیش ہوگا تو یہ لوگوں کے لیے زیادہ متاثر کن ہوگا' جس سے ان کی صداقت واضح تر ہوگی اور لوگوں کے لیے دیادہ متاثر کن ہوگا' جس سے ان کی صداقت واضح تر ہوگی اور لوگوں کے لیے دیادہ متاثر کن ہوگا' جس سے ان کی صداقت واضح تر ہوگی اور لوگوں کے لیے ایمان لانا سمل ہو جائے گا۔
- (۴) بعض آثار میں بنایا گیا ہے کہ یہ جادوگر ۷۰ ہزار کی تعداد میں تھے۔ بظاہریہ تعداد مبالغے سے خالی نہیں' جن میں سے ہرایک نے ایک ایک رسی اور ایک ایک لاٹھی میدان میں بھینکی' جو دیکھنے والوں کو دوڑتی ہوئی محسوس ہوتی تھیں۔ یہ گویا ہزعم خولیش بہت بڑا جادو تھاجو انہوں نے پیش کیا۔

وَآوُحَيُنَآ إِلَى مُوْسَى اَنْ الْقِ عَصَالَةٌ فَإِذَاهِى تَلْتَعُنُ مَا يَأْفِكُوْنَ ۞

فَوَقَعَ الْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوْ ايَعْمَلُوْنَ ﴿

فَغُلِبُواهُنَالِكَ وَانْقَلَبُواصْغِرِيْنَ ﴿

وَ ٱلْقِیَ السَّحَرَةُ سُجِدِیْنَ ﴿ قَالُوَا اَمْنَایِرَتِ الْعَلْمِیْنَ ﴿ رَتِیْمُوْسَی وَهُمْرُونَ ﴿

قَالَ فِرُعَوْنُ الْمُنْتُوْرِهِ قَبُلُ انَ اذَنَ لَكُوْرُانَ هٰذَا لَمُكُرُّمُّكُوْتُهُوْهُ فِي الْمَدِينَةِ لِتُغْفِيءُ الْمِنْمَ الْهُلَمَا فَسَوْتَ تَعْلَمُونَ ۞

اور ہم نے موئی (علیہ السلام) کو تکم دیا کہ اپنا عصاد ال دیجئے! سوعصا کا ڈالنا تھا کہ اس نے ان کے سارے بنے بنائے کھیل کو نگلنا شروع کیا۔ (۱۱)

پس حق ظاہر ہو گیا اور انہوں نے جو کچھ بنایا تھاسب جاتا رہا۔(۱۱۸)

پس وہ لوگ اس موقع پر ہار گئے اور خوب ذلیل ہو کر پھرے۔(۱۱۹)

اور وہ جو ساحر تھے سجدہ میں گر گئے۔(۱۲۰) کہنے گئے کہ ہم ایمان لائے رب العالمین پر۔ (۱۲) جو موسیٰ اور ہارون کا بھی رب ہے۔ (۳۰)

فرعون کنے لگاکہ تم موئی پر ایمان لائے ہو بغیراس کے کہ میں تم کو اجازت دوں؟ بے شک بیہ سازش تھی جس پر تمہارا عمل در آمد ہواہے اس شهرمیں باکہ تم سب اس شهرسے یمال کے رہنے والوں کو باہر نکال دو۔ سواب تم کو حقیقت معلوم ہوئی جاتی ہے۔ (۳)

(۱) کیکن سے جو پھی بھی تھا'ایک تخیل 'شعبرہ بازی اور جادو تھاجو حقیقت کامقابلہ نہیں کر سکتا تھا'چنانچہ موسیٰ علیہ السلام کے لاٹھی ڈالتے ہی سب پچھ نگل ایا۔

کا تھی ڈالتے ہی سب پچھ ختم ہو گیااور لاٹھی نے ایک خوفناک اڑدھے کی شکل اختیار کرے سب پچھ نگل لیا۔

(۲) جادوگروں نے جو جادو کے فن اور اس کی اصل حقیقت کو جانتے تھے' سے دیکھا تو سمجھ گئے کہ موسیٰ علیہ السلام نے جو پچھ یمال پیش کیا ہے۔ جس نے آن واحد میں ہم سب کے کر تبول پر پانی پھیردیا۔ چنانچہ انہوں نے موسیٰ علیہ السلام پر ایمان لانے کا اعلان کر جس نے آن واحد میں ہم مب کے کر تبول پر پانی پھیردیا۔ چنانچہ انہوں نے موسیٰ علاف چڑھا لیے جا کیں اور حق' حق ہے چا ہے اس پر کتنے ہی حسین غلاف چڑھا لیے جا کیں اور حق' حق ہے چا ہے اس پر کتنے ہی جسین غلاف چڑھا لیے جا کیں اور حق' حق ہے چا ہے اس پر کتنے ہی پر دے ڈال دیئے جا کیں' ناہم حق کاڈنکائ کر رہتا ہے۔

(٣) سجدے میں گر کر انہوں نے رب العالمین پر ایمان لانے کا اعلان کیا جس سے فرعونیوں کو مغالطہ ہو سکتا تھا کہ یہ سجدہ فرعون کو کیا گیا ہے جس کی الوہیت کے وہ قائل تھے' اس لئے انہوں نے موئی علیہ السلام اور ہارون علیہ السلام کا رب کمہ کرواضح کردیا کہ یہ سجدہ ہم جمانوں کے رب کو ہی کر رہے ہیں۔ لوگوں کے خود ساختہ کی رب کو نہیں۔

(٣) یہ جو کچھ ہوا' فرعون کے لیے بڑا حیران کن اور تعجب خیز تھا' اس لیے اسے اور تو کچھ نہیں سوچھا' اس نے ہی کمہ

لَاُقَطِّعَتَ آيُںِ يَكُوُ وَارْجُ لَكُوْ مِّنْ خِلَافٍ ثُوَلِأُصَلِبَنَكُوْ اَجْمَعِيْنَ

قَالُوْآ إِنَّآ إِلَّى رَبِّنَا مُنْقَلِبُونَ أَنَّ

وَمَاتَنُقِهُ مِثَّالِالْآنَ امَنَارِالِيْتِ رَبِّنَالَتَا جَآءَتْنَا ثُرَّبَنَا افْوِغُ عَلَيْنَاصَهُ وَاقْتَوَقَّنَا مُشْلِيدِينَ ﴿

وَقَالَ الْمَلَامُونَ قَوْمِ فِرْعَوْنَ التَّذَرُمُوْنِي وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوْا فِي الْأَرْضِ وَبَذَرَكَ وَالِهَتَكَ ۚ قَالَ سَنُقَتِّلُ

میں تمہارے ایک طرف کے ہاتھ اور دو سری طرف کے پائٹر اور دو سری طرف کے پاؤں کاٹوں گا۔ (۱۲۳) پاؤں کاٹوں گا۔ پھرتم سب کوسولی پر لٹکادوں گا۔ (۱۳۳) انہوں نے جواب دیا کہ ہم (مرکز) اپنے مالک ہی کے پاس جا کیں گے۔ (۲۰)

اور تونے ہم میں کونماعیب دیکھاہے بجزاس کے کہ ہم اپنے رب کے احکام پر ایمان کے آئے' (۳) جب وہ ہمارے پاس آئے۔ اے ہمارے رب! ہمارے اوپر مبر کافیضان فرما (۱۳) اور ہماری جان حالت اسلام پر نکال۔ (۱۳)

اور قوم فرعون کے سرداروں نے کہاکہ کیا آپ موک (علیہ السلام)اور ان کی قوم کو یوں ہی رہنے دیں گے کہ وہ ملک میں فساد کرتے پھریں' (۱) اور وہ آپ کو اور آپ

دیا کہ تم سب آپس میں ملے ہوئے ہو اور اس کا مقصد ہمارے اقتدار کا خاتمہ ہے۔ اچھا! اس کا انجام عنقریب تنہیں معلوم ہو جائے گا۔

- (۱) یعنی دایا باؤں اور بایا باتھ یا بایا باؤں اور دایا باتھ 'چریی نہیں 'سولی پر چڑھا کر تہمیں نثان عبرت بھی بنادوں گا۔

  (۲) اس کا ایک مفہوم تو ہے ہے کہ اگر تو ہمارے ساتھ ایسا معاملہ کرے گا تو تجھے بھی اس بات کے لیے تیار رہنا چاہیے کہ قیامت والے دن اللہ تعالیٰ تجھے اس جرم کی تخت سزاوے گا'اس لیے کہ ہم سب کو مرکزای کے پاس جانا ہے'اس کی سزا سے کون بچ سکتا ہے ؟ گویا فرعون کے عذاب دنیا کے مقابلے میں اسے عذاب آخرت سے ڈرایا گیا ہے۔ دو سرا مفہوم ہے کہ موت سولی پر آئے یا کسی اور طریقے ہے ؟

  مفہوم ہے کہ موت تو ہمیں آنی ہی آنی ہے'اس سے کیا فرق پڑے گاکہ موت سولی پر آئے یا کسی اور طریقے ہے ؟

  ماہوم ہے کہ موت تو ہمیں آنی عیب ہے۔ جس پر تو ہم سے ناراض ہو گیا ہے اور ہمیں سزاد سے پر تل گیا ہے۔ درال حالیک ہے سرے سے عیب ہی نہیں ہے۔ یہ تو خوبی ہے' بہت بڑی خوبی آکہ جب حقیقت ہمارے سامنے واضح ہو کر آگی تو حالیک ہے سرے سے عیب ہی نہیں ہے۔ یہ تو قوبی ہے' بہت بڑی خوبی انہا لیا۔ پھرانہوں نے اپنا روئے خن فرعون سے پھیر کراللہ کی طرف کر لیا اور اس کی بارگاہ میں دست بدعا ہو گئے۔
  - (٣) تاكه ہم تيرے اس دسمن كے عذاب كو برداشت كرليں 'اور حق ميں متعلب اور ايمان پر ثابت قدم رہيں۔
    - (۵) اس دنیاوی آزمائش سے ہمارے اندر ایمان سے انحراف آئے نہ کسی اور فتنے میں ہم مبتلا ہوں۔
- (۲) سیر جردور کے مفسدین کاشیوہ رہا ہے کہ وہ اللہ والوں کو فسادی اور ان کی دعوت ایمان و توحید کو فساد سے تعبیر کرتے ہیں۔ فرعونیوں نے بھی بھی کہا۔

ٱبنُآءَهُمُ وَنَسْتَهُم نِسَآءُهُمُ وَالنَّا فَوْقَهُمُ قَلْهِرُونَ 🌚

قَالَمُوْسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِيْنُواْ بِاللهِ وَاصْبِرُوْا اِنَّ الْاَسَ صَّ بِللْةٌ يُوْرِثُهَا مَنْ يَّشَأَ أُمِنْ عِبَادِهٖ وَالْعَاقِيَةُ لِلْمُتَّقِينَ ۞

قَالْوَّا اُوْذِيْنَامِنْ قَبْلِ اَنْ تَاثِينَا وَمِنْ بَعُدِ مَاجِئْتَنَا الْمَاوُونَ بَعُدِ مَاجِئْتَنَا الْ قَالَ عَلَى رَبَّكُوْ اَنْ يُهْلِكَ عَدُّوَكُو وَيَسُتَخَلِفَكُو فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرَكُمُ فَى تَعْمَلُونَ اللَّهِ

کے معبودوں کو ترک کئے رہیں۔ (۱) فرعون نے کہاکہ ہم ابھی ان لوگوں کے بیٹوں کو قتل کرنا شروع کر دیں گے اور عورتوں کو زندہ رہنے دیں گے اور ہم کو ان پر ہر طرح کا زور ہے۔ (۲)

موی (علیہ السلام) نے اپنی قوم سے فرمایا اللہ تعالیٰ کا سمارا حاصل کرو اور صبر کرو' یہ زمین اللہ تعالیٰ کی ہے' اپنے بندوں میں سے جس کو چاہے وہ مالک بنا دے اور اخیر کامیابی ان ہی کی ہوتی ہے جو اللہ سے ورتے ہیں۔ (۱۲۸)

قوم کے لوگ کہنے گئے کہ ہم تو ہمیشہ مصیبت ہی میں رہے' آپ کی تشریف آوری سے قبل بھی (الله آپ کی تشریف آوری کے بعد بھی۔ (۵) موی (علیه السلام) نے فرمایا کہ بہت جلد اللہ تمہارے دشمن کو ہلاک کر دے گا اور بجائے ان کے تم کو اس سرزمین کا خلیفہ بنا

<sup>(</sup>۱) فرعون کو بھی اگرچہ دعوائے ربوبیت تھا ﴿ آنَارَ بُکُوُالاَعْلَى ﴾ میں تمهارا بڑا رب ہوں" (وہ کما کرتا تھا) کیکن دو سرے چھوٹے چھوٹے معبود بھی تھے جن کے ذریعے سے لوگ فرعون کا تقرب حاصل کرتے تھے۔

<sup>(</sup>۲) ہمارے اس انتظام میں بیہ رکاوٹ نہیں ڈال کتے۔ قبلِ ابناء کا بیہ پروگرام فرعونیوں کے کہنے سے بنایا گیااس سے قبل بھی' جب موٹی علیہ السلام کے بعد از ولادت خاتے کے لیے اس نے بیل بھی' جب موٹی علیہ السلام کے بعد از ولادت خاتے کے لیے اس نے بی اسرائیل کے نومولود بچوں کو قبل کرنا شروع کیا تھا' اللہ تعالیٰ نے موٹی علیہ السلام کی ولادت کے بعد ان کو بچانے کی بیہ تدبیر کی کہ موٹی علیہ السلام کو خود فرعون کے محل میں پہنچوا کرائ کی گود میں ان کی پرورش کروائی۔ فَلِلَّهِ الْمَکُورُ حَمْنَعًا .

<sup>(</sup>۳) جب فرعون کی طرف سے دوبارہ اس ظلم کا آغاز ہوا تو حضرت موٹی علیہ السلام نے اپنی قوم کو اللہ سے مدد حاصل کرنے اور صبر کرنے کی تلقین کی اور تسلی دی کہ اگر تم صیح رہے تو زمین کااقتدار بالآخر تنہیں ہی ملے گا۔

<sup>(</sup>٣) ميد اشاره إن مظالم كى طرف جو ولادت موى عليه السلام سے قبل ان پر ہوتے رہے-

التَّمَرُتِ لَعَالَهُمُ مِيَّدُكُوُونَ

دے کا چر ممارا طرز میں دیکھے گا۔ وَلَقَـٰکُ اَخَنُ نَآالَ فِرْعَوْنَ بِالسِّنِیْنَ وَنَفَصِ مِینَ اور ہم نے فرعون والوں کو مبتلا کیا قبط

> فَاذَاجَآءَتُهُ وُالْحَسَنَةُ قَالُوُالنَّاهِ ذِهَّ وَلِنْ تُصِيَّهُمُ سَيِّنَةٌ يَّطَّيِّرُوْا بِمُوْسُ وَمَنْ مَّعَةُ الْكَرَاتُمَا ظَيْرُهُ مُوعِنْدَا اللهِ وَلَكِنَّ اكْثَرُهُ مُولِا يَمْلُكُونَ ۞

> وَقَالُوا مَهُمَا تَالْتِنَا بِهِ مِنْ الْيَةِ لِتَسْعَرَنَا بِهَا فَمَا غَنُ لَكَ بِهُ وَمِنَا بِهَا فَمَا غَنُ لَكَ بِهُ وَمِنْ إِن اللهِ اللهِ مِنْ الْيَةِ لِتَسْعَرَنَا بِهَا فَمَا غَنُ

دے گا پھر تمہارا طرز عمل دیکھے گا۔ ''(۱۲۹) اور ہم نے فرعون والوں کو مبتلا کیا قحط سالی میں اور پھلوں کی کم پیداواری میں' ٹاکہ وہ تھیجت قبول کریں۔ ''(۱۳۹) سوجب ان پر خوشحالی آ جاتی تو کہتے کہ بیہ تو ہمارے لئے ہونا ہی چاہیے اور اگر ان کو کوئی بد حالی چیش آتی تو موک (علیہ السلام) اور ان کے ساتھیوں کی نحوست بتلاتے۔ ''' یاد رکھو کہ ان کی نحوست اللہ تعالیٰ کے پاس ہے''''الیکن ان

اور یوں کتے کیسی ہی بات ہمارے سامنے لاؤ کہ ان کے ذریعہ سے ہم پر جادو چلاؤ جب بھی ہم تمہماری بات ہر گزند مانیں گے۔ (۱۳۲)

کے اکثرلوگ نہیں جانتے۔(۱۳۱)

السلام اوران کے پیرو کاراس کاسب نہیں۔﴿ ظَابِرُهُمْ عِنْدَاللّٰہِ ﴾ کامطلب ہو گاکہ ان کی بدشگونی کاسب اللہ کے علم میں ہے

(۵) ہیاسی کفروججو د کااظمار ہے جس میں وہ مبتلاتھے'اور معجزات و آیات الٰہی کواب بھی وہ حادو گری باور کرتے باکراتے تھے۔

اوروہان کا کفروا نکار ہے نہ کہ کچھاور ۔ یااللہ کی طرف سے ہےاوراس کی وجہان کا کفرہے۔

(۱) حضرت مویٰ علیہ السلام نے تسلی دی کہ گھبراؤ نہیں' بہت جلد اللہ تمہارے دشمن کو ہلاک کر کے' زمین میں تمہیں

اقتدار عطا فرمائے گا۔ اور پھر تمہاری آزمائش کا ایک نیا دور شروع ہو گا۔ ابھی تو تکلیفوں کے ذریعے سے آزمائے جا رہ ہو' پھرانعام واکرام کی بارش کرکے اور اختیار واقتدار سے ہمرہ مند کرکے تہمیں آزمایا جائے گا۔ (۲) آل فرز عَون نَسے مراد' فرعون کی قوم ہے۔ اور سِنِین نَسے قبط سالی۔ یعنی بارش کے فقدان اور در ختوں میں کیڑے وغیرہ لگ جانے سے پیداوار میں کمی۔ مقصداس آزمائش سے یہ تھا کہ اس ظلم اور اسکبار سے باز آجائیں جس میں وہ مبتلا تھے۔ لگ جسننة (بھلائی) سے مراد غلے اور پھلوں کی فراوانی اور سبینة (برائی) سے اس کے بر عکس اور قبط سالی اور پیداوار میں کمی۔ حَسنة کا سارا کریڈٹ خود لے لیتے کہ یہ ہماری مخت کا ثمرہ ہے اور بد حالی کا سبب حضرت موی علیہ السلام اور ان پر ایمان لانے والوں کو قرار دیتے کہ یہ تم لوگوں کی نحوست کے اثر ات ہمارے ملک پر پڑ رہے ہیں۔ (۲) طَآفِر ؓ کے معنی ہیں "اڑنے والا "یعنی پر ندہ۔ چوں کہ پر ندے کے بائیس یا دائیں اڑنے سے وہ لوگ نیک فالی یا بد فالی لیا کرتے تھے۔ اس لیے یہ لفظ مطلق فال کے لیے بھی استعال ہونے لگ گیااور یماں یہ اس معنی میں استعال ہو اے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں' موی علیہ نے فرمایا کہ خیریا شر' جو خوش حالی یا قبط سالی کی وجہ سے انہیں پنیتا ہے' اس کے اسباب اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں' موی علیہ

فَانُسَلْنَا عَلَيْهِو الظُوْفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُلْمَالَ وَالصَّفَادِعَ وَالدَّمَ الْيَتِ مُفَضَّلْتِ ۖ فَا سُتَكُلْبُوفًا وَكَاثُوا قَوْمًا مُنْجُرِمِيْنَ ۞

وَلَمَّا وَقَعَ عَلِيْهِمُ الرِّجُزُقَالُوْا يِنْمُوسَى ادْعُلَنَارَتَكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ لَمِنْ كَنَفْتَ عَنَّا الرِّجْزَلَنْوُمِنَّ لَكَ وَلَنُسِلَنَّ مَعَكَ بَنِيْ لِسُرًا وْيُلَ ۞

فَلَتَاكَتَفُنَاعَنُهُمُ الرِّجُزَالَ اَجَلِ هُوَ بْلِغُوهُ اِذَا هُوْيَنُكُنُّوْنَ ۞

پھر ہم نے ان پر طوفان بھیجااور ٹڈیاں اور گھن کاکیڑا اور مینڈک اور خون 'کہ یہ سب کھلے کھلے معجزے تھے۔ <sup>(۱)</sup> سو وہ تکبر کرتے رہے اور وہ لوگ پچھ تھے ہی جرائم پیشہ۔(۱۳۳)

اور جب ان پر کوئی عذاب واقع ہو تا تو یوں کہتے کہ اے موٹ! ہمارے لئے اپنے رب ہے اس بات کی دعا کر دیجے! جس کا اس نے آپ ہے عمد کر رکھا ہے' اگر آپ اس عذاب کو ہم ہے ہٹادیں تو ہم ضرور ضرور آپ کے کہنے ہے ایمان لے آئیں گے اور ہم بنی اسرائیل کو بھی (رہاکر کے) آپ کے ہمراہ کر دیں گے۔(۱۳۳۳) پھر جب ان ہے اس عذاب کو ایک خاص وقت تک کہ اس تک ان کو پنچنا تھا ہٹا دیے' تو وہ فور آ ہی عمد شکنی کرنے گئے۔ (۱۳۵۳)

(۱) طوفان سے سیلاب یا کشت ہیں 'نڈی دل کا حملہ فصلوں کی ویرانی کے لیے مشہور ہے۔ یہ ٹڈیاں ان کے غلوں اور پھلوں کی فصلوں کو کھا
جَرَادٌ ٹُدی کو کہتے ہیں 'نڈی دل کا حملہ فصلوں کی ویرانی کے لیے مشہور ہے۔ یہ ٹڈیاں ان کے غلوں اور پھلوں کی فصلوں کو کھا
کر چٹ کرجا تیں۔ فُمَّلُ سے مراد جوں ہیں جو انسان کے جہم 'کپڑے اور بالوں میں ہو جاتی ہیں یا گھی کا کیڑا ہے جو غلے میں لگ
جا تھے تو اس کے بیشتر چھے کو ختم کر دیتا ہے۔ جو وک سے انسان کو گھی بھی آتی ہے اور اس کی کشرت سے بخت پریشانی بھی۔ اور
جب یہ بطور عذاب ہوں تو اس سے لاحق ہونے والی پریشانی کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔ اس طرح گھی کا عذاب بھی معیشت کو
کھو کھلا کر دینے کے لیے کافی ہے۔ ضَفَادعُ 'ضَفَلاَعُ 'نَ جَمع ہے یہ مینڈک کو کہتے ہیں جو پانی اور جو ہڑوں 'چھیڑوں میں ہو تا
ہے۔ یہ مینڈک ان کے کھانوں میں 'بستروں میں 'الجے ہوئے غلوں میں غرض ہر جگہ اور ہر طرف مینڈک ہی مینڈک ہو گئے'
جس سے ان کا کھانا پینا' سونا اور آرام کرنا حرام ہو گیا۔ دَمِّ (خون) سے مراد ہیانی کاخون بن جانا' ہوں پانی بینا ان کے لیے نا ممکن
ہو گیا۔ بعض نے خون سے مراد تکسیر کی بیاری لی ہے۔ یعنی ہر شخص کی ناک سے خون جاری ہو گیا آبات مُفَسَّلاَتُ ہے کھلے اور میدا معرف نے خون سے مراد تکسیر کی بیاری لی ہے۔ یعنی ہر شخص کی ناک سے خون جاری ہو گیا آبات مُفَسَّلاَتُ ہے کھلے اور ور احدا معرف خون ہوں تھوں تھے ہوں کے بیاتی اور عدا میں جو رہے تھے۔ ان کے بیاس آگے۔

(۲) لیعنی ایک عذاب آیا تو اس سے نگ آگر موئی علیہ السلام کے پاس آتے 'ان کی دعا سے وہ ٹل جایا تو ایمان لانے کے بجائے ' بھراس کفرو شرک پر جے رہتے۔ بھردو سراعذاب آ جایا تو پھراس طرح کرتے۔ بوں بچھ بچھ و قفوں سے پانچ عذاب ان پر آئے۔ لیکن ان کے دلول میں جو رعونت اور دماغول میں جو تکبر تھا' وہ حق کی راہ میں ان کے لیے زنجیر پابنا رہاور اتنی آتی واضح نشانیاں دیکھنے کے باوجود وہ ایمان کی دولت سے محروم ہی رہے۔

فَانُتَعَمْنَا مِنْهُمُ فَأَغْرَقُنْهُمْ فِي الْيَمِّ بِإِنَّهُمُ كَنَّبُوُا بِالْيِتِنَا وَكَانُوْاعَنُهُمَا غَفِلِينَ ۞

وَٱوْرَثِنَاالْقَوْمُرَاكَّذِيُنَ كَانُوْاكِنْنَقَصْعَفُوْنَ مَشَارِقَ الْأَرْضِ وَمَغَادِ بَهَا الَّيِقُ ابْرُكْمَافِيْهَا وَتَمَتَّتُ كِلْمَتُ رَبِّكَ الْخُسُنَى عَلْ بَنِثَى ٓ إِسْرَاء نِلَ لَا بِمَا صَبُرُوا ۚ وَدَمَّرُونَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعُونُ وَقَوْمُهُ ۚ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ۞

پھر ہم نے ان سے بدلہ لیا لینی ان کو دریا میں غرق کر دیا اس سبب سے کہ وہ ہماری آیتوں کو جھٹلاتے تھے اور ان سے بالکل ہی غفلت کرتے تھے۔ (۱۱)

سے باتق ہی حقلت ترکے ہے۔ (۱۳۹۱)

اور ہم نے ان لوگوں کو جو کہ بالکل کمزور شار کئے جاتے

متے۔ (۲)

اس سرزمین کے پورب پچتم کامالک بنادیا 'جس
میں ہم نے برکت رکھی ہے (۳)

وعدہ 'بنی اسرائیل کے حق میں ان کے صبر کی وجہ سے پورا

ہوگیا (۳)

اور ہم نے فرعون کے اور اس کی قوم کے ساختہ

پرداختہ کارخانوں کو اور جو پچھ وہ اونچی اونچی عمارتیں

<sup>(</sup>۱) اتنی بڑی بڑی نشانیوں کے باوجود وہ ایمان لانے کے لیے اور خواب غفلت سے بیدار ہونے کے لیے تیار نہیں ہوئے۔ بالانخرانہیں دریا میں غرق کر دیا گیا' جس کی تفصیل قرآن مجید کے مختلف مقامات پر موجود ہے۔

<sup>(</sup>۲) لیعنی بنی اسرائیل کو'جن کو فرعون نے غلام بنار کھا تھااور ان پر ظلم روا رکھتا تھا۔ اس بناپر وہ فی الواقع مصر میں کمزور سمجھے جاتے تھے کیونکہ مغلوب اور غلام تھے۔ لیکن جب اللہ نے چاہا تو اسی مغلوب اور غلام قوم کو زمین کا وارث بنا دیا۔ ﴿ وَتَعْوِثْمُنْ تَلَمَا ۚ وَتُعْلِلُ مِنْ تَشَارُ ﴾ (آل عمران-۲۲)

<sup>(</sup>٣) زمین سے مراد شام کاعلاقہ فلسطین ہے 'جہاں اللہ تعالیٰ نے عمالقہ کے بعد بنی اسرائیل کو غلبہ عطا فرمایا 'شام میں بنی اسرائیل حضرت موسیٰ علیہ السلام وہارون علیہ السلام کی وفات کے بعد اس وقت گئے جب حضرت ہوشع بن نون نے عمالقہ کو شکست دے کربنی اسرائیل کے لیے راستہ ہموار کر دیا۔ اور زمین کے ان حصوں میں برکتیں رکھیں ' یعنی شام کے علاقے میں۔ جو بکشرت انبیا کامسکن و مد فن رہا اور ظاہری شادائی و خوش حالی میں بھی ممتاز ہے۔ یعنی ظاہری و باطنی دونوں قتم کی برکتوں سے یہ زمین مالا مال رہی ہے۔ مشارق مشرق کی جمع اور مغارب مغرب کی جمع ہے۔ حالا تکہ مشرق اور مغرب ایک ایک ایک بہرے جمع سے مراداس ارض بابرکت کے مشرقی اور مغرب چی جیاب یعنی جمات مشرق و مغرب۔

<sup>(</sup>٣) یہ وعدہ ہی ہے جو اس سے قبل حضرت مولی علیہ السلام کی زبانی آیت ۱۲۸ و ۱۲۹ میں فرمایا گیا ہے اور سور ہ قصص میں بھی۔ ﴿ وَتَوْمِیُكُ أَنْ ثَمَنَ عَلَى اللّٰهُ عُوْا فِي الْأَرْضِ وَدَجْعَلَهُ مُوَالِيَّمَةُ وَ وَنَجْعَلَهُ مُوالُوثِيْنَ \* وَمُمَلِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَدَجْعَلَهُ مُوالْمِيَةَ وَوَجْعَلَهُ مُوالُوثِيْنَ \* وَمُمَلِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَدَجْعَلَهُ مُوالْمِينَ \* وَمُمَلِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَدَجْعَلَهُ مُوالِمِينَ اللّٰهِ وَمُعَلَى اللّٰهُ فِي الْأَرْضِ وَدَعْتِ مِينَ اور اللّٰ کو بيشوا بنائيں اور ملک کا وارث کريں اور ملک میں ان کو قوت و طاقت دیں اور فرعون و لمان اور ان کے لشکروں کو وہ چیز دکھا دیں جس سے وہ ڈرتے ہیں "اور یہ فضل و احسان اس صبر کی وجہ سے ہوا جس کا مظاہرہ انہوں نے فرعونی مظاہرہ انہوں نے فرعونی مظاہرہ انہوں نے فرعونی مظاہرہ کے مقابلہ کے مقابلہ میں کیا۔

وَجُوزُنَابِبَنِيَ اِسْرَاءِ يُلِ الْبَحْرُ فَاتَوَاعَلِ قَوْمِ يَعَكُفُونَ عَلَ آصُنَامِ لَهُوْ \* قَالُوْا لِبُوسَى اجْعَلُ لَنَ ۤ إِلَهُ الْكِمَ الْهُومُ الِمَهُ \* قَالَ إِنَّكُوۡ قَوْمُ \* عَلَىٰ ﴿

> اِنَّ هَوُلَاء مُتَـَّبُّرُثُمَّا هُــُـرُ فِيْهِ وَنَظِلُ مِّنَا كَانُوُّا يَعْمَلُوْنَ ۞

قَالَ اَغَيْرَاللّٰهِ ٱبْغِينَكُهُ اِللَّهَا وَّهُوَفَضَّلَكُمُوعَلَ الْعُلَيْدُيْنَ ۞

وَإِذْ اَنْجَيْنَكُمْ مِنْ الْ فِرْعُونَ يَسُومُونَكُمْ سُوَّءُ الْعُدَابِ يُقَتِّلُونَ اَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَعْمُيُونَ نِسَآءَكُمْ وَقَ ذَلِكُمْ لَكَةً إِنِّنَ رَبِّهُمْ عَظِيُمٌ ۞

بنواتے تھے 'سب کو در ہم برہم کردیا۔ (۱۱ س۱۱)
اور ہم نے بن اسرائیل کو دریا ہے پار ا تار دیا۔ پس ان
لوگوں کا ایک قوم پر گزر ہواجوا پنے چند بتوں ہے گئے بیٹھے
تھے ' کہنے گئے اے موٹی! ہمارے لئے بھی ایک معبود ایسا
ہی مقرر کر دیجئے! جیسے ان کے یہ معبود ہیں۔ آپ نے فرمایا
کہ واقعی تم لوگوں میں بڑی جمالت ہے۔ (۱۳۸)
یہ لوگ جس کام میں گئے ہیں یہ بتاہ کیا جائے گا اور ان کا
یہ کام محض ہے بنیاد ہے۔ (۱۳۹)
نرمایا کیا اللہ تعالیٰ کے سوا اور کسی کو تمہارا معبود تجویز کر
دوں؟ عالا نکہ اس نے تم کو تمام جمان والوں پر فوقیت دی
دوں؟ عالا نکہ اس نے تم کو تمام جمان والوں پر فوقیت دی

اور وہ وقت یاد کرو جب ہم نے تم کو فرعون والوں سے بچالیا جو تم کو بڑی سخت تکلیفیں پہنچاتے تھے۔ تہمارے بیٹوں کو قتل کر ڈالتے تھے اور تہماری عورتوں کو زندہ

(۱) مصنوعات سے مراد کارخانے 'عمار تیں اور ہتھیار وغیرہ ہیں اور یَغْرِ شُونَ (جو وہ بلند کرتے تھے) سے مراد او خِی او خِی عمار تیں بھی ہو سکتی ہیں اور انگوروں وغیرہ کے باغات بھی جو وہ چھپروں پر پھیلاتے تھے۔ مطلب سے ہے کہ ان کی شہری عمار تیں 'ہتھیار اور دیگر سامان بھی تناہ کردیا اور ان کے باغات بھی۔

(۲) اس سے بڑی جہالت اور نادانی کیا ہوگی کہ جس اللہ نے انہیں فرعون جیسے بڑے دشمن سے نہ صرف نجات دی' بلکہ ان کی آنکھوں کے سامنے اسے اس کے لشکر سمیت غرق کر دیا اور انہیں مجزانہ طریق سے دریا عبور کروایا۔ وہ دریا پار کرتے ہی اس اللہ کو بھول کر پھرکے خود تراشیدہ معبود تلاش کرنے لگ گئے۔ کہتے ہیں کہ یہ بت گائے کی شکل کے تھے جو پھرکی بنی ہوئی تھیں۔

(۳) لیعنی بیہ مورتیوں کے بچاری جن کے حال نے تمہیں بھی دھوکے میں ڈال دیا' ان کا مقدر تباہی اور ان کا بیہ فعل باطل اور خسارے کا باعث ہے۔

(۴) کیا جس اللہ نے تم پر اتنے احسانات کیے اور تنہیں جہانوں پر فضیلت بھی عطا کی 'اسے چھوڑ کرمیں تمہارے لیے پھر اور لکڑی کے تراشے ہوئے بت تلاش کروں؟ یعنی یہ ناشکری اور احسان ناشناسی میں کس طرح کر سکتا ہوں؟ اگلی آیات میں اللہ تعالیٰ کے مزید احسانات کا تذکرہ ہے۔

وَوْعَدُنَامُوْسَ ثَلَثِيْنَ لَيْلَةً وَّائْمَمُنْهَا بِعَثْرِ وَنَتَوَّ مِيْقَاتُ رَبِّهَ اَرْبَعِيْنَ لَيْلَةً وَقَالَ مُوْسَى لِأَخِيْبُ هُرُوْنَ اخْلُفُنِنُ فِي قَوْمِي وَاصْلِحُ وَلاَتَثَبِّعُ سَهِيْلَ الْمُفْسِدِيْنَ ۞

وَلَتَنَاجَآءَمُوْسَى لِمِيْقَالِتَاوَكُلَمَا ذَرَبُهُ ۚ قَالَ رَبِّ آرِ فِيَ ٱنْظُوْ اِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرْسِنِى وَلِكِنِ انْظُوْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْتَ تَرْبِيْ فَلَكَا تَجَـلْ رَبُهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكُا وَّخَرَمُوُسَى صَعِقًا فَلَتَّا آفَا قَ قَالَ سُهُمْ لَكَ تُبُكُ إِلَيْكَ وَ آنَا أَوْلُ الْهُؤُومِ شِيْنَ ۞

چھو ژ دیتے تھے اور اس میں تمہارے پروردگار کی طرف سے بڑی بھاری آزمائش تھی۔ (۱) (۱۳۱۱) مستعمل نام ساز دار الرازی میں تعمیل اللہ کا سے کا

اور ہم نے موی (علیہ السلام) سے تمیں راتوں کا وعدہ کیا اور دس رات مزید سے ان تمیں راتوں کو پورا کیا۔ سوان کے پروردگار کا وقت پورے چالیس رات کا ہوگیا۔ (۲) اور موی (علیہ السلام) نے اپنے بھائی ہارون (علیہ السلام) سے کما کہ میرے بعد ان کا انظام رکھنا اور اصلاح کرتے رہنا اور بدنظم لوگوں کی رائے پر عمل مت کرنا۔ (۳)

اور جب موسی (علیہ السلام) ہمارے وقت پر آئے اور ان کے رب نے ان سے باتیں کیس تو عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! اپنا دیدار مجھ کو کرا دیجئے کہ میں آپ کو ایک نظرد کھے اوں ارشاد ہوا کہ تم مجھ کو ہرگز نہیں دیکھ سکتے (اللہ کا سرف کی سکتے (اللہ کا طرف دیکھتے رہو وہ اگر این جگہ یر برقرار رہا تو تم بھی مجھے دیکھ سکو

<sup>(</sup>۲) فرعون اور اس کے لشکر کے غرق کے بعد ضرورت لاحق ہوئی کہ بنی اسرائیل کی ہدایت و رہنمائی کے لیے کوئی کتاب انہیں دی جائے۔ چنانچہ اللہ تعالی نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو تمیں راتوں کے لیے کوہ طور پر بلایا 'جس میں دس راتوں کا اضافہ کر کے اسے چالیس کر دیا گیا۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے جاتے وقت حضرت ہارون علیہ السلام کو ' جوان کے بھائی ' بھی تھے اور نبی بھی ' اپنا جانشین مقرر کر دیا تاکہ وہ بنی اسرائیل کی ہدایت واصلاح کا کام کرتے رہیں اور انہیں ہرقتم کے فسادے بچائیں۔ اس آیت میں بہی بیان کیا گیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) حضرت ہارون علیہ السلام خود نبی تھے اور اصلاح کا کام ان کے فرائض منصبی میں شامل تھا' حضرت مویٰ علیہ السلام نے انہیں محض تذکیرو تنبیبہ کے طور پر یہ نصیحتیں کیں 'میقات سے یمال مراد وقت معین ہے۔

<sup>(</sup>٣) جب موی علیہ السلام طور پر گئے اور وہاں اللہ نے ان سے براہ راست گفتگو کی 'تو حفرت موی علیہ السلام کے دل میں اللہ کو دیکھنے کا بھی شوق پیدا ہوا' اور اپنے اس شوق کا اظہار دَتِّ اَدِنْ کُسہ کرکیا۔ جس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ کُنْ تَوْلِیْنُ ''تو مجھے ہرگز نہیں دیکھ سکتا'' اس سے استدلال کرتے ہوئے معزلہ نے کہا کہ لَنْ نَفْیُ تأبیندِ (بھٹہ کی نفی) کے لیے آیا ہے۔ اس لیے اللہ کا دیدار نہ دنیا میں ممکن ہے نہ آخرت میں۔ لیکن معزلہ کا یہ مسلک صحیح احادیث

گ۔ پس جب ان کے رب نے بہاڑ پر بچلی فرمائی تو بچلی نے اس کے پر فچے اڑا دیئے اور موی (علیہ السلام) بے ہوش ہو کر گر پڑے۔ (ا) چر جب ہوش میں آئے تو عرض کیا' بے شک آپ کی ذات منزہ ہے میں آپ کی جناب میں تو بہ کرتا ہوں اور میں سب سے پہلے آپ پر ایمان لانے والا ہوں۔ (۱۳۳)

ارشاد ہوا کہ اے موٹ! میں نے پنجبری اور اپنی ہمکلا می سے اور لوگوں پر تم کو امتیاز دیا ہے تو جو پچھ تم کو میں نے عطاکیاہے اس کولواور شکر کرو۔ <sup>(۳)</sup> (۱۳۴۲)

اور ہم نے چند تختیوں پر ہر قتم کی نصیحت اور ہر چیز کی تفصیل ان کو لکھ کر دی ' (۲) تم ان کو پوری طاقت سے

قَالَ يُمُوْسَى إِنِّى اصْطَفَيْتُكَ عَلَ النَّاسِ بِرِسْ لَبِيْ وَ بِكَلَامِیْ ﴿ فَخُذْ مَاَ انْتَمْتُكَ وَكُنْ مِّنَ الشَّكِرِيُنَ ۞

وَكَتَبْنَا لَهُ فِى الْآلُوَاجِ مِنْ كُلِّ شَىُ مُوْعِظَةً وَتَغْصِيُـلاً لِكُلِّ شَىٰ ۚ \*فَخُذُهُمَا بِقُوَّةٍ وَالْمُرْقَوْمَكَ يَأْخُذُوا

کے خلاف ہے۔ متواتر 'صحح اور قوی روایات ہے ثابت ہے کہ قیامت والے دن اہل ایمان اللہ کو دیکھیں گے اور جنت میں بھی دیدار اللی سے مشرف ہوں گے۔ تمام اہل سنت کا نہی عقیدہ ہے۔ اس نفی رؤیت کا تعلق صرف دنیا ہے ہے۔ دنیا میں کوئی انسانی آ کھ اللہ کو دیکھنے پر قادر نہیں ہے۔ لیکن آخرت میں اللہ تعالی ان آ کھوں میں اتنی قوت پیدا فرما دے گاکہ وہ اللہ تعالیٰ کے جلوے کو برداشت کر سکے۔

<sup>(</sup>۱) یعنی وہ بہاڑ بھی رب کی جملی کو برداشت نہ کر سکا اور موئ علیہ السلام بے ہوش ہو کر گر پڑے۔ حدیث میں آتا ہے کہ "قیامت والے دن سب لوگ بے ہوش ہوں گے '(بی بے ہوشی امام ابن کیٹر کے بقول میدان محشر میں اس وقت ہو گی جب اللہ تعالیٰ فیصلے کرنے کے لیے نزول اجلال فرمائے گا) اور جب ہوش میں آئیں گے تو میں ہوش میں آنے والوں میں سب سے پہلا محض ہوں گا' میں دیکھوں گا کہ موئ علیہ السلام عرش کاپایہ تھامے کھڑے ہیں' مجھے نہیں معلوم کہ وہ مجھ سے پہلے ہوش میں آئے یا انہیں کوہ طور کی بے ہوشی کے بدلے میں میدان محشر کی بے ہوشی سے مشتنی رکھاگیا۔"
(صحبح ہے بہادی۔ تفسیر سور ۃ الاً عراف۔ صحبح مسلم 'باب فضائل موسی علیہ السلام)

<sup>(</sup>۲) تیری عظمت و جلالت کااور اس بات کا که میں تیراعاجز بندہ ہوں' دنیامیں تیرے دیدار کامتحیل نہیں ہو سکتا۔

<sup>(</sup>۳) ہم کلامی کا دو سرا موقعہ تھا جس سے حعفرت مو ٹی علیہ السلام کو مشرف کیا گیا۔ اس سے قبل جب آگ لینے گئے تھے تو اللہ نے ہم کلامی سے نوازا تھااور پیغیبری عطا فرمائی تھی۔

<sup>(</sup>٣) گویا تورات تختیوں کی شکل میں عطا فرمائی گئی جس میں ان کے لیے دینی احکام' امرو نمی اور ترغیب و ترہیب کی پوری تفصیل تھی۔

يِأَحْسَنِهَا سَأُورِئِكُمُ دَارَالْفْسِقِينَ

سَأَصُرِفُ عَنُ الْيَّتِيَ الَّذِيْنَ يَـتَكَلَّبَرُوْنَ فِى الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَ اِنْ يَرَوُا كُلَّ الْيَةٍ لَا يُؤْمِنُوْ ابِهَا ۚ وَانْ يَرَوُا سَبِيْلَ الرُّيشُ لِ لَيَّتَخِذُوْهُ سَبِيلًا وَ اِنْ يَرَوُاسِبِيْلَ الْغَقِّ يَتَخِذُوْهُ سَبِيْلًا ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّاهُمُ كَذَّبُواْ بِالنِّيَنَا وَكَانُوْا عَنْهَا غَفِلْنُنَ ۞

کپڑ لو اور اپنی قوم کو حکم کرو کہ ان کے اچھے اچھے احکام پر عمل کریں'<sup>(۱)</sup> اب بہت جلد تم لوگوں کو ان بے حکموں کامقام دکھلا تاہوں۔<sup>(۲)</sup>

میں ایسے لوگوں کو اپنے احکام سے برگشتہ ہی رکھوں گا جو دنیا میں تکبر کرتے ہیں 'جس کا ان کو کوئی حق حاصل نہیں اور اگر تمام نشانیاں دیکھ لیں تب بھی وہ ان پر ایمان نہ لا ئیں '(۳) اور اگر ہدایت کاراستہ دیکھیں تو اس کو اپنا طریقہ نہ بنا ئیں اور اگر گراہی کاراستہ دیکھ لیں تو اس کو اپنا طریقہ بنالیں ۔ (۳) یہ اس سبب سے ہے کہ انہوں نے ہماری بنالیں وراح جھٹلایا اور ان سے عافل رہے ۔ (۵)

(۱) لینی رخصتوں کی ہی تلاش میں نہ رہیں جیسا کہ سمولت پیندوں کا حال ہو تا ہے۔

(۲) مقام (دار) سے مرادیا تو انجام یعنی ہلاکت ہے یا اس کا مطلب ہے کہ فاسقوں کے ملک پر تمہیں حکمرانی عطا کروں گا اور اس سے مراد ملک شام ہے جس پر اس وقت عمالقہ کی حکمرانی تھی۔جو اللہ کے نا فرمان تھے۔ (ابن کثیر)

(٣) تکبرکامطلب ہے اللہ کی آیات واحکام کے مقابلے میں اپنے آپ کو بڑا سمجھنا اور لوگوں کو حقیر گرداننا۔ یہ تکبر 'انسان کے لیے زیبا نہیں۔ کیونکہ اللہ خالق ہے اور وہ اس کی مخلوق۔ مخلوق ہو کر'خالق کا مقابلہ کرنا اور اس کے احکام وہدایات سے اعراض و غفلت کرنا گی طرح بھی جائز نہیں۔ اس لیے تکبراللہ تعالی کو سخت ناپیند ہے۔ اس آیت میں تکبرکا نتیجہ بتالیا گیا ہے۔ کہ اللہ تعالی انہیں آیات اللی سے دور ہی رکھتا ہے اور پھروہ استے دور ہو جاتے ہیں کہ کسی طرح کی بھی نشانی انہیں حق کی طرف لانے میں کامیاب نہیں ہوتی۔ جیسا کہ دو سرے مقام پر فرمایا ﴿ اِنَّ اللَّذِینَ حَقَّتُ عَکَیْهِهُ مُلِیتُ رَبِّتُ لَا کُوْوَتُ وَمُوْنَ ﴾ وگو جَازَاؤُهُو گُلُنُ اَیْقِ حَقِّی بِرُوْالْعَدَ اَنْ اَلْاَیْمَ ﴾ (سور وَ یونس ۲۹ – ۹۷)"جن پر تیرے رب کی بات ثابت ہوگئی وہ ایمان نہیں لا کس گر عالی در حالے دور در ناک عذاب دیکھے لیں۔ "

(٣) اس میں احکام اللی سے اعراض کرنے والوں کی ایک اور عادت یا نفیات کا بیان ہے کہ ہدایت کی کوئی بات ان کے سامنے آئے تو اے تو نہیں مانتے 'البتہ گمراہی کی کوئی چیز دیکھتے ہیں تو اسے فور آ اپنا لیتے اور راہ عمل بنا لیتے ہیں۔ قرآن کریم کی بیان کردہ اس حقیقت کا ہر دور میں مشاہدہ کیا جا سکتا ہے۔ آج ہم بھی ہر جگہ اور ہر معاشرے میں حتیٰ کہ مسلمان معاشروں میں بھی ہمی کچھ دکھے رہے ہیں کہ نیکی منہ چھپائے بھر رہی ہے اور بدی کو ہر کوئی لیک لیک کراختیار کر

(۵) یہ اس بات کا سبب بتلایا جا رہا ہے کہ لوگ نیکی کے مقابلے میں بدی کو اور حق کے مقابلے میں باطل کو کیوں زیادہ اختیار کرتے ہیں؟ یہ سبب ہے آیات الٰہی کی تکذیب اور ان سے غفلت و اعراض کا۔ یہ ہرمعاشرے میں عام ہے۔

وَالَّذِيْنَ كَنَّ بُوُا بِالْتِنَاوَلِقَاۤ الْاٰخِرَةِ حَيِطَتُ ٱغْمَالُهُمُوْهُلُ يُجْزَوْنَ الِّامَا كَانُوْا يَعْمَلُونَ ﴿

وَاتَّغَنَ قَوْمُوُوْسى مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيَّهِمُ عِجْلاَجَمَدُا لَهُ خُوَالُّواَلَهُ يَرَوُاانَّهُ لَا يُكِلِّمُهُ مُ وَلاَيَهُدِيهُهُ سَبِيلًا ^ إِتَّغَنُدُوْهُ وَكَانُوًا ظِلِينِينَ ۞

وَلَمَّا اُسْقِط فِيَّ اَيْدِيْهِمْ وَرَاوَاا لَهُمُّهُ قَدُهَ لُوُا الْقَالُوْا لَبِنُ لَمُوْيَوْمُمُنَا رَبُّنَا وَيَغْفِرُ لَيَالَنَكُوْنَنَ مِنَ الْخَسِيرِيُنَ ⊕

اور به لوگ جنهول نے ہماری آتیوں کو اور قیامت کے پیش آنے کو جھٹلایا ان کے سب کام غارت گئے۔ ان کو وہی سزادی جائے گی جو کچھ بیہ کرتے تھے۔ (ا) (۱۳۷) اور موسیٰ (علیہ السلام) کی قوم نے ان کے بعد اپنے زیوروں کا ایک بچھڑا معبود ٹھرالیا جو کہ ایک قالب تھا جس میں ایک آواز تھی۔ کیا انہوں نے یہ نہ دیکھا کہ وہ ان سے بات نہیں کرتا تھا اور نہ ان کو کوئی راہ بتلا تا تھا اس کو انہوں نے معبود قرار دیا اور بڑی بے انصافی کا کام کیا۔ (۱۳۸)

اور جب نادم ہوئے (۳) اور معلوم ہوا کہ واقعی وہ لوگ گمراہی میں پڑگئے تو کہنے لگے کہ اگر ہمارا رب ہم پر رحم نہ کرے اور ہمارا گناہ معاف نہ کرے تو ہم بالکل گئے گزرے ہو جائیں گے۔(۱۳۹)

(۱) اس میں آیات اللی کی محکذیب اور آخرت کا انکار کرنے والوں کا انجام بتلایا گیا ہے کہ چونکہ ان کے عمل کی اساس عدل و حق نہیں 'ظلم و باطل ہے۔ اس لیے ان کے نامۂ اعمال میں شرہی شرہو گا جس کی کوئی قیمت اللہ کے ہاں نہ ہو گی۔ ہاں اس شرکا بدلہ ان کو وہاں ضرور دیا جائے گا۔

<sup>(</sup>۲) موئی علیہ السلام جب چالیس راتوں کے لیے کوہ طور پر گئے تو پیچھے سے سامری نامی شخص نے سونے کے زیورات اکتھے کرکے ایک بچھڑا تیار کیا جس میں اس نے جبریل علیہ السلام کے گھوڑے کے سموں کے نیچے کی مٹی بھی' جو اس نے سنجھال کر رکھی ہوئی تھی شامل کر دی' جس میں اللہ نے زندگی کی تاثیر رکھی تھی' جس کی وجہ سے بچھڑا کچھ کچھ بیل کی آواز نکالتا تھا۔ (گو واضح کلام کرنے اور رہنمائی کرنے سے عاجز تھا جیسا کہ قرآن کے الفاظ واضح کر رہے ہیں) اس میں افد اختلاف ہے کہ وہ فی الواقع گوشت پوست کا بچھڑا بن گیا تھا' یا تھا وہ سونے کا ہی۔ لیکن کسی طریقے سے اس میں ہوا اختلاف ہے کہ وہ فی الواقع گوشت پوست کا بچھڑا بن گیا تھا' یا تھا وہ سونے کا ہی۔ لیکن کسی طریقے سے اس میں ہوا داخل ہوتی تو گائے' بیل کی می آواز اس میں سے نگلتی۔ (ابن کشی) اس آواز سے سامری نے بنی اسرائیل کو گمراہ کیا کہ تمہارا معبود تو یہ ہے' موسی علیہ السلام بھول گئے ہیں اور وہ معبود کی تلاش میں کوہ طور پر گئے ہیں۔ (یہ واقعہ سورہ طہ میں آئے گا)

<sup>(</sup>٣) سُقِطَ فِي أَيْدِيْهِمْ محاورہ ہے جس كے معنى نادم ہونا ہيں' بيد ندامت موىٰ عليه السلام كى واپسى كے بعد ہوئى' جب انہوں نے آكراس پر ان كى زجر و تو بخ كى' جيساكه سور وَ طله ميں ہے۔ يهاں اسے مقدم اس ليے كرديا كيا ہے كه ان كافعل اور قول اكٹھا ہو جائے۔ (فتح القدير)

وَلَمَّارَجَعَ مُوْسَى إلى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا قَالَ بِنُسَمَا غَلَفَمُّوْنِ مُن بَعْدِى ثَا يَجِلُمُّوْ أَلَدُهُ وَالْفَى الْأَلُواحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ آخِيْدِ يَجُوُّ اللَّهِ قَالَ ابْنَ أَمْرَ إِنَّ الْقَوْمَ اسْتَضْعَفُونَ وَكَادُوا يَقْتُلُونَى فَى لَا تُشْمِتُ مِن الْأَمْدَاءَ وَلاَ تَجْعَلُنِى مُمَّ الْقَوْمِ الطَّلِينِينَ ﴿

اور جب موی (علیہ السلام) اپنی قوم کی طرف واپس آئے غصہ اور رنج میں بھرے ہوئے تو فرمایا کہ تم نے میرے بعد یہ بڑی بری جانشینی کی؟ کیاا پنے رب کے حکم میرے بعد یہ بڑی بری جانشینی کی؟ کیاا پنے رب کے حکم ایک طرف رکھیں (ا) اور اپنے بھائی کا سرپکڑ کران کواپئی طرف گھیٹنے لگے۔ ہارون (علیہ السلام) نے کہا کہ اے میرے ماں جائے! (ا) ان لوگوں نے مجھ کو بے حقیقت میرے ماں جائے! (ا) ان لوگوں نے مجھ کو بے حقیقت میرے ماں جائے! (ا) اور مجھ کو ان ظالموں کے ذیل میشنوں کو مت ہناؤ (ا) اور مجھ کو ان ظالموں کے ذیل میں مت شار کرو۔ (۱۵۰)

<sup>(</sup>۱) جب حضرت موی علیہ السلام نے آگر دیکھا کہ وہ بچھڑے کی عبادت میں گئے ہوئے ہیں تو سخت غضب ناک ہوئے اور جلدی میں تختیاں بھی 'جو کوہ طور سے لائے تھے' ایسے طور پر رکھیں کہ دیکھنے والوں کو محسوس ہوا کہ انہوں نے ینچے پھینک دی ہیں' جسے قرآن نے ''ڈال دیں'' سے تعبیر کیا ہے۔ تاہم اگر پھینک بھی دی ہوں تو اس میں سوء ادبی نہیں کیونکہ مقصد ان کا تختیوں کی بے ادبی نہیں تھا' بلکہ دینی غیرت و حمیت میں بے خود ہو کر غیراختیاری طور پر ان سے سے فعل سرزد ہوا۔

<sup>(</sup>۲) حضرت ہارون علیہ السلام وموسیٰ علیہ السلام آپس میں سکے بھائی تھے'لیمن یہاں حضرت ہارون علیہ السلام نے "مال جائے"اس لیے کما کہ اس لفظ میں بیار اور نرمی کاپہلو زیادہ ہے۔

<sup>(</sup>٣) حضرت ہارون علیہ السلام نے یہ اپنا عذر پیش کیا جس کی وجہ سے وہ قوم کو شرک جیسے جرم عظیم سے رو کئے میں ناکام رہے۔ ایک اپنی کمزوری اور دو سرا' بنی اسرائیل کاعناد اور سرکشی کہ وہ انہیں قتل تک کردینے پر آمادہ ہو گئے تھے اور انہیں اپنی جان بچانے کے لیے خاموش ہونا پڑا' جس کی اجازت ایسے موقعوں پر اللہ نے دی ہے۔

<sup>(</sup>۴) میری بی سرزنش کرنے سے دسمن خوش ہوں گے 'جب کہ سے موقع تو دشمنوں کی سرکوبی اور ان سے اپنی قوم کو بچانے کا ہے۔

<sup>(</sup>۵) اور ویسے بھی عقیدہ و عمل میں مجھے کس طرح ان کے ساتھ شار کیا جا سکتا ہے؟ میں نے نہ شرک کاار تکاب کیا' نہ اس کی اجازت دی' نہ اس پر خوش ہوا' صرف خاموش رہااور اس کے لیے بھی میرے پاس محقول عذر موجود ہے' پھر میرا شار طالموں (مشرکوں) کے ساتھ کس طرح ہو سکتا ہے؟ چنانچہ حضرت موئی علیہ السلام نے اپنے اور اپنے بھائی ہارون علیہ السلام کے لیے مغفرت و رحمت کی دعاما گئی۔

قَالَ رَبِّاغُفِرْ لِي وَلِأَنِيُّ وَ اَدْخِلْنَا فِي رَحْمَتِكَ وَانْتَ اَرْحُوالرِّحِيْنِينَ شَ

ٳڽۜٲڷڔ۬ؽؙؾڰؾٛۮؙٳٵڷؚۅۻٛڛٙؽڶڷۿؙۄؙۼؘڞؘڔٛۨڝؚٞڽؙڗۜۑۣۜۿۄؙۅٙۮؚڵؖڎ۫ ڣٵؙۼۑۏۊالتُنؙؽٚٳ۫ٷٛڬڶڸؚڰۼؘۯۣؽٵڷؙۿ۫ڗٙؽؽؘ۞

وَالَّذِيْنَ عِلْواالسَّيِّ اَتِ نُتَّةَ تَابُوُا مِنْ بَعُدِهَا وَامَنُوَا ۗ إِنَّ رَبِّكِ مِنُ بَعَدِهَا لَغَفُورٌ تَحِيْهُ ۗ ۞

وَلِتَاسَكَتَ عَنْمُوْسَى الْعَضَبْ اَخَذَالْالْوَاحَ وَيْنُ نُسُخَتِهَا هُدًى وَرَصَةٌ لِلَّذِينَ هُوْلِرَيْهِوْمَرُونُهُونَ ﴿

موسیٰ (علیہ السلام) نے کہا کہ اے میرے رب! میری خطا معاف فرما اور میرے بھائی کی بھی اور ہم دونوں کو اپنی رحمت میں داخل فرما اور توسب رحم کرنے والوں سے زیادہ رحم کرنے والاہے۔(۱۵۱)

بے شک جن لوگوں نے گو سالہ پرستی کی ہے ان پر بہت جلد ان کے رب کی طرف سے غضب اور ذلت اس دنیوی زندگی ہی میں پڑے گی (۱) اور ہم افترا پر دازوں کو الی ہی سزا دیا کرتے ہیں۔ (۲)

اور جن لوگوں نے گناہ کے کام کئے پھروہ ان کے بعد تو ہہ کر لیں اور ایمان لے آئیں تو تمہار ارب اس تو ہہ کے بعد گناہ معاف کردینے والا 'رحمت کرنے والا ہے۔" (۱۵۳)

اور جب مویٰ (علیہ السلام) کا غصہ فرد ہوا توان تختیوں کو اٹھالیا اور ان کے مضامین میں (۳) ان لوگوں کے لئے جو اینے رب ہے ڈرتے تھے ہدایت اور رحمت تھی۔ (۵) (۱۵۴)

- (۱) الله کاغضب سے تھا کہ توبہ کے لیے قتل ضروری قرار پایا۔ اور اس سے قبل جب تک جیتے رہے ' ذلت و رسوائی کے۔ وہ مستحق قرار پائے۔
  - ۲) اوریه سزاان ہی کے لیے خاص نہیں ہے 'جو بھی اللہ پر افترا کر تاہے 'اس کو ہم میمی سزا دیتے ہیں۔
- (٣) ہاں جنہوں نے توبہ کرلی' ان کے لیے اللہ تعالیٰ غفور رحیم ہے۔ معلوم ہوا کہ توبہ سے ہر گناہ معاف ہو جا تا ہے بشرطیکہ خالص توبہ ہو۔
- (۴) نُسنَخَةٌ ، فُعُلَةٌ کے وزن پر جمعنی مفعول ہے۔ یہ اس اصل کو بھی کتے ہیں جس سے نقل کیا جائے اور نقل شدہ کو بھی نختہ کہ دیا جاتا ہے۔ یہاں نخد کہ دیا جاتا ہے۔ یہاں نخد سے مراد وہ دو سرا بھی نختہ کہ دیا جاتا ہے۔ یہاں نخد سے مراد وہ دو سرا نخد ہے جو تختیاں زور سے بھینکنے کی وجہ سے ٹوٹ جانے کے بعد اس سے نقل کر کے تیار کیا گیا تھا۔ تاہم صحیح بات پہلی ہی لگتی ہے۔ کیونکہ آگے چل کر آتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ان " تختیوں کو اٹھالیا" جس سے معلوم ہوتا ہے کہ تختیاں ٹوٹی نہیں تھیں۔ بہرحال اس کا مرادی مفہوم "مضامین " ہے جو ترجمہ میں اختیار کیا گیا ہے۔
- (۵) تورات كو بھى، قرآن كريم كى طرح، اننى لوگوں كے ليے ہدايت اور رحمت قرار ديا گيا ہے جواللہ سے ذرنے والے بين كيونكه اصل فائد و آسانى كتابول سے ايسے ہى لوگوں كو ہوتا ہے۔ دو سرے لوگ تو چونكه اپنے كانوں كو حق كے سنے سے، آنكھوں كو حق كے ديكھنے سے بند كئے ہوئے ہوتے ہيں، اس چشمۂ فيض سے وہ بالعوم محروم ہى رہتے ہيں۔

وَاخْتَارَمُوْسَى قَوْمَهُ سَبْعِيْنَ رَجُلَّالِيمَقَاتِنَا فَلَتَااَخَذَتُهُمُّ الرَّغِفَةُ قَالَ رَبِّ لَوَشِفُتَاهُلَكَنَهُوُوْسُ قَبُلُ وَالِيَّانَ أَثْهُلِكُنَا بِمَافَعَلَ النَّهُفَةِ أَمِثًا ۚ إِنْ هِي الْاِفْتَنَكَ ثَوْسُلُ بِهَامَنُ تَشَاءُ وَلَهُ مِنْ مَنْ تَشَاءُ النَّتَ وَلِيُّيَا فَاغْفِرُ لَنَا وَارْحَمُنَا وَلَنْتَ خَيْرُ الْغَفِرِيْنَ ﴿

اور موی (علیہ السلام) نے ستر آدمی اپنی قوم میں سے ہمارے وقت معین کے لئے منتخب کئے 'سو جب ان کو زلزلہ نے آپکڑا (ا) تو موی (علیہ السلام) عرض کرنے لگے کہ اے میرے پروردگار! اگر جھے کو یہ منظور ہو آتو اس سے قبل ہی ان کو اور مجھ کو ہلاک کر دیتا۔ کیا تو ہم میں سے چند بے وقوفوں کی حرکت پر سب کو ہلاک کر دے گا؟ یہ واقعہ محض تیری طرف سے ایک امتحان ہے 'ایسے امتحانات سے جس کو تو چاہے گراہی میں ڈال دے اور امتحانات سے جس کو تو چاہے گراہی میں ڈال دے اور جس کو چاہے ہدایت پر قائم رکھے۔ تو ہی تو ہمارا کارساز جس کو چاہے ہدایت پر قائم رکھے۔ تو ہی تو ہمارا کارساز جب لیس ہم پر مغفرت اور رحمت فرما اور تو سب معانی دیے والوں سے زیادہ اچھا ہے۔ (۱۵۵)

(۱) ان ستر آدمیوں کی تفصیل اگلے حاشے میں آ رہی ہے۔ یہاں یہ بتایا گیا ہے کہ حضرت مویٰ علیہ السلام نے اپنی قوم کے ستر آدمی چنے اور انہیں کوہ طور پر لے گئے 'جہاں بطور عذاب انہیں ہلاک کر دیا گیا' جس پر حضرت موکیٰ علیہ السلام نے کہا......

(۲) بنی اسرائیل کے بیہ ستر آدمی کون تھے؟ اس میں مفسرین کا اختلاف ہے۔ ایک رائے بیہ ہے کہ جب حفرت موک علیہ السلام نے تورات کے احکام انہیں سنائے تو انہوں نے کہا ہم کیے یقین کرلیں کہ بیہ کتاب واقعی اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ہی نازل شدہ ہے؟ ہم تو جب تک خوداللہ تعالیٰ کو کلام کرتے ہوئے نہ بن لیں 'اے نہیں مانیں گے۔ چنانچہ انہوں نے ستر پر گزیدہ آدمیوں کا انتخاب کیا اور انہیں کوہ طور پر لے گئے۔ وہاں اللہ تعالیٰ حضرت موکیٰ علیہ السلام ہے ہم کلام ہوا جے ان لوگوں نے بھی سنا۔ لیکن وہاں انہوں نے ایک نیا مطالبہ کردیا کہ ہم تو جب تک اللہ کو اپنی آئھوں سے نہیں دکھے لیس گے 'ایمان نہیں لا کمیں گے۔ دو سمری رائے بیہ ہے کہ بیہ ستر آدمی وہ ہیں جو پوری قوم کی طرف ہے 'چھڑے کی عبادت کے جرم عظیم کی تو بہ اور معذرت کے لیے کوہ طور پر لے جائے گئے تھے اور وہاں جاکر انہوں نے اللہ کو دیکھنے کی عبادت کر جرم عظیم کی تو بہ اور معذرت کے لیے کوہ طور پر لے جائے گئے تھے اور وہاں جاکر انہوں نے اللہ کو دیکھنے کی خواہش ظاہر کی۔ تیبری رائے بیہ ہے کہ بیہ ستر آدمی وہ ہیں جنہیں اللہ کے عبادت کرتے ہوئے دیکھا لیکن انہیں اس ہے منع نہیں کیا۔ ایک چو تھی رائے بیہ ہے کہ بیہ ستر آدمی وہ ہیں جنہیں اللہ کے عمام کو طور پر لے جائے کے لیے چناگیا تھا' وہاں جاکر انہوں نے اللہ ہمیں کیا اور نہ آئیرہ وہ کسی کو عطاکرنا۔ ''اللہ تعالیٰ کو بیہ دعا پند نہیں نے وہ کہی عطافرہا' جو اس سے قبل تو نے کسی کو عطانہیں کیا اور نہ آئیرہ وہ کسی کو عطاکرنا۔ ''اللہ تعالیٰ کو بیہ دعا پند نہیں وہ بی وہ در انہی کی وہ زلز لے کے ذریعے سے ہلاک کر دیئے گے۔ زیادہ مفسرین دو سری رائے کے قائل ہیں اور انہوں نے وہی واقعہ قرار دیا ہے جس کا ذکر سورۂ بھرہ آئیت 24 میں آئی ہے۔ جمال ان پر صاعقہ (بجلی کی کو کرک) سے موت وارد وہی واقعہ قرار دیا ہے جس کا ذکر سورۂ بھرہ آئیت 24 میں آئی ہے۔ جمال ان پر صاعقہ (بجلی کی کو کرک) سے موت وارد وہی واقعہ قرار دیا ہے جس کا ذکر سورۂ بھرہ آئیت 24 میں آئی ہے۔ جمال ان پر صاعقہ (بجلی کی کو کرک) سے موت وارد

وَاكْتُبُ لِنَافِيَ هَلِهِ وَالنُّهُ يُمَا حَسَنَةً قَنِ الْآخِرَةِ إِنَّا هَدُنَا الْمُخْرَةِ إِنَّا هَدُنَا الْمُنْكِ وَالْمُعَنِّ فَالَ عَنَالِيَّ أَصِيبُ بِهِ مَنْ اَشَآءٌ وَرَحْمَتِيْ وَسِعَتُ كُلَّ مَّنَا كُنْتُهُ الِلَّذِيْنَ يَتَتَقُونَ وَيُؤْتُونَ وَسِعَتُ كُلَّ مَّهُمُ اللَّذِيْنَ يَتَتَقُونَ وَيُؤْتُونَ وَاللَّذِيْنَ هُمُ وَبِالْلِتِنَا يُؤْمِنُونَ شَا الزَّكُوةَ وَاللَّذِيْنَ هُمُ وَبِالْلِتِنَا يُؤْمِنُونَ شَ

ٱڰڹ۫ۑؽؙؽێؿؖڣٷؽٵڶڗۜڛۢٷڶٵڵؿؚۧؽۧٲڵٲۼٞٵڷڒؽ ؿۼ۪ۮؙۅٛڬ؋ؙ؆ؙػٷٵ۪ٚۼٮؙۮۿؙۄٛ؈۬ٵڶٷۜۯڔڐۊٵڵٳۼٛ۬ؿڮ ؽٲڡؙۯؙۿؙۄؙؠٳڶؠٛۘٷۯٷؚۅؘؽؘۿ۬ؠۿؙۄٛٸۣٵڵٮؙٛڬڲڕۅؽڃڷؙ ڵۿؙۉٵڶڟٙڽؚڹڹؾٷؿؿڒؙۣٞٛٛٷؿۿؚڞؙٵڵڂڹٙؠ۪۪ٚۜػۏؽڝؘڠۿۿ ڸڞۯۿؙۄٛۅؘٲڵٷٚڵڶٲڵؿؽؙػٵڹؘؿؗۼۘڵؽۿۣۄ۫ٵٚػٙڶؽۿۣۅ۫ٷٲػٙۮؚؽؙؽ

اور ہم لوگوں کے نام دنیا میں بھی نیک حالی لکھ دے اور
آخرت میں بھی ' ہم تیری طرف رجوع کرتے ہیں۔
اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میں اپنا عذاب اس پر واقع کر تا
ہوں جس پر چاہتا ہوں اور میری رحمت تمام اشیا پر
محیط ہے۔
(۲) تو وہ رحمت ان لوگوں کے نام ضرور تکھوں
گاجو اللہ سے ڈرتے ہیں اور زکو ۃ دیتے ہیں اور جو ہماری
آئیوں پر ایمان لاتے ہیں۔(۱۵۲)

جو لوگ ایسے رسول نبی امی کا اتباع کرتے ہیں جن کووہ لوگ ایپ پاس تورات و انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں۔ (اس) وہ ان کو نیک باتوں کا حکم فرماتے ہیں اور بری باتوں سے منع کرتے ہیں (اس) اور پاکیزہ چیزوں کو حلال ہتاتے ہیں اور گندی چیزوں کو ان پر حرام فرماتے ہیں اور ان لوگوں یہ جو بوجھ اور طوق تھے (۱۵) ان کو دور کرتے

ہونے کا ذکر ہے اور یمال رَجْفَةٌ (زلزلے) ہے موت کا ذکر ہے۔اس کی توجیہ میں کما گیا ہے کہ ممکن ہے دونوں ہی عذاب آئے ہوں اوپر سے بجل کی کڑک اور نیچے سے زلزلہ۔ بسرحال حضرت موئی علیہ السلام کی اس دعاو التجائے بعد کہ اگر ان کو ہلاک ہی کرنا تھا تو اس سے قبل اس وقت ہلاک کرتاجب یہ مچھڑے کی عبادت میں مصروف تھے' اللہ تعالیٰ نے انہیں زندہ کردیا۔

- (۱) یعنی توبه کرتے ہیں۔
- (۲) یہ اس کی وسعت رحمت ہی ہے کہ دنیا میں صالح و فاسق اور مومن و کافر دونوں ہی اس کی رحمت ہے فیض یاب ہو رہے ہیں۔ حدیث میں آتا ہے "اللہ تعالیٰ کی رحمت کے ۱۰۰ھے ہیں۔ یہ اس کی رحمت کا ایک حصہ ہے کہ جس سے مخلوق ایک دوسرے پر رحم کرتی اور وحثی جانور اپنے بچوں پر شفقت کرتے ہیں اور اس نے اپنی رحمت کے ۹۹ ھے اپنے پاس رکھے ہوئے ہیں۔ صحیح مسلم۔ نصبر ۲۰۱۸ وابن ماجہ 'نصبر ۲۲۳»
- (٣) یہ آیت بھی اس امر کی وضاحت کے لیے نص قطعی کی حیثیت رکھتی ہے کہ رسالت محمدید پر ایمان لائے بغیر نجات اخروی ممکن نہیں اور ایمان وہی معبتر ہے جس کی تفصیلات محمد رسول الله ملٹیکٹیل نے بیان فرمائی ہیں۔ اس آیت سے بھی تصور "وحدت ادیان" کی جڑکٹ جاتی ہے۔
  - (٣) معروف 'وہ ہے جے شریعت نے اچھااور منکر 'وہ ہے جے شریعت نے برا قرار دیا ہے۔
- (۵) یہ بوجھ اور طوق وہ ہیں جو بچپلی شریعت میں تھے 'مثلاً نفس کے بدلے نفس کا قتل ضروری تھا' (دیت یا معافی نہیں

اَمَنُوُّاكِ ﴿ وَعَوَّمُ وَهُ وَنَصَـرُوْهُ وَ التَّمَعُ اللَّوْرَ الَّذِي َ الْنِزِلَ مَعَةَ اولَإِكَ هُوُالْمُنْلِحُوْنَ ﴿

قُلُ يَانَهُا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللهِ اِلَيُّكُمُ جَمِيْعَا إِلَّذِي لَهُ مُلُكُ السَّمْوْتِ وَالْأَرْضِ لَآ اِلهَ إِلاَهُوكِمُ عَلَى وَيُمِينُ مَّ فَالمِنُوْ الِمِاللهِ وَرَسُوْلِهِ النَّيْقِ الْأَنِّقِ الَّذِي الَّذِي الَّذِي الَّذِي الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللهِ وَكِلِمْتِهِ وَالتَّبِعُولُهُ لَعَلَّمُونَ مَمْتَكُونَ هَ

ہیں۔ سوجو لوگ اس نبی پر ایمان لاتے ہیں اور ان کی حمایت کرتے ہیں اور ان کی مدد کرتے ہیں اور اس نور کا ابتاع کرتے ہیں اور اس نور کا ابتاع کرتے ہیں جو ان کے ساتھ بھیجا گیاہے 'ایسے لوگ پوری فلاح پانے والے ہیں۔ (۱) (۱۵۵)

آپ کہ دیجئے کہ اے لوگو! میں تم سب کی طرف اس اللہ تعالیٰ کا بھیجا ہوا ہوں' جس کی بادشاہی تمام آسانوں اور زمین میں ہے اس کے سوا کوئی عبادت کے لاکق نہیں وہی زندگی دیتا ہے اور وہی موت دیتا ہے سواللہ تعالیٰ پر ایمان لاؤ اور اس کے نبی ای پر جو کہ اللہ تعالیٰ پر اور اس کے احکام پر ایمان رکھتے ہیں اور ان کا اتباع کرو

تھی) یا جس کپڑے کو نجاست لگ جاتی 'اس کا قطع کرنا ضروری تھا' شریعت اسلامیہ نے اسے صرف دھونے کا تھم دیا۔ جس طرح قصاص میں دیت اور معافی کی بھی اجازت دی۔ وغیرہ اور آپ سائٹین نے بھی فرمایا ہے کہ '' جھے آسان دین حنیفی کے ساتھ بھیجا گیا ہے۔ '' (مسند أحمد جلدہ۔ ص ۲۶۰۔ جلدہ' ص ۱۱۱ / ۲۳۳) کین افسوس! اس امت نے اپنے طور پر رسوم و رواج کے بہت سے بوجھ اپنے اوپر لاد لیے ہیں اور جاہلیت کے طوق زیب گلو کر لیے ہیں 'جن سے شادی اور مرگ دونوں عذاب بن گئے ہیں۔ هَدَاهَا اللهُ تَعَالَىٰ .

(۱) ان آخری الفاظ سے بھی ہی بات واضح ہوتی ہے کہ کامیاب وہی لوگ ہوں گے جو حضرت محمد رسول اللہ طالقین ہیں'
ایمان لانے والے اور ان کی بیروی کرنے والے ہوں گے۔ جو رسالت محمد پر ایمان نہیں لا ئیں گے 'وہ کامیاب نہیں'
خاسراور ناکام ہوں گے۔ علاوہ ازیں کامیابی سے مراد بھی آخرت کی کامیابی ہے۔ یہ ممکن ہے کہ کوئی قوم رسالت محمد پر ایمان نہ رکھتی ہو اور اسے ونیاوی خوش حالی و فراوانی حاصل ہو۔ جس طرح اس وقت مغربی اور یورپی اور دیگر بعض قوموں کا حال ہے کہ وہ عیسائی یا بیووی یا کافرو مشرک ہونے کے باوجود مادی ترقی اور خوش حالی میں متازیس۔ لیکن ان کی بیرتی عارضی و بطور استحان و استدراج ہے۔ یہ ان کی اخروی کامیابی کی صانت یا علامت نہیں۔ اس طرح ﴿وَرَاتَمْ مِحُوا اللّٰهُ وَرَاتُهُ مِحُوا اللّٰهُ وَرَاتُهُ مِحُوا اللّٰهُ وَرَاتُ ہُوں کہ ہو جاتی ہے کہ الماکدہ کی آیت ہا میں نور سے مراد قرآن مجید ہی ہے۔ (جیسا اللّٰهُ وَرَاتُ ہُوں کہ ہو نور آپ کے ساتھ نازل کیا گیا ہے 'وہ قرآن مجید ہی ہے۔ اس لیے اس"نور" وہاں بھی وضاحت کی گئی تھی) کیوں کہ جو نور آپ کے ساتھ نازل کیا گیا ہے 'وہ قرآن مجید ہی ہے۔ اس لیے اس"نور "من کے خود نبی کریم سنتھ نور بھی ہونے ہوئے ہوگا ہو کی صفات میں ایک صفت نور بھی ہے۔ جاس یہ الگ بات ہے کہ آپ کی صفات میں ایک صفت نور بھی ہے۔ جاس نہ الگ بات ہے کہ آپ کی صفات میں ایک صفت نور بھی ہے۔ باس نہ بالگ بات ہے کہ آپ کی صفات میں ایک صفت نور بھی ہے۔ باس نہ ناب کیوری صفت ہونے ہے آپ کا نُور ڈور مِن نُورِ اللهٰ ہونا بات نہ نہ ہونے ہے آپ کا نُور ڈور مِن میں۔ لیکن آپ کے نوری صفت ہونے ہے آپ کا نُور ڈور مِن نُور اللهٰ ہونا ہو نہیں۔ ایکن آپ کی نور دی کی خود نبی کرکھے سورة المائدة آپ کا نور ڈور مِن میں۔

وَ مِنْ قَوْمِ مُوْسَى أَمَّةٌ يُهَدُّونَ بِالْحَقِّ وَلِهِ يَعْدِالُونَ ﴿

وَقَطَعُنْهُمُ اثْنَتَى عَثْرَةَ آسُبَا ظَاأَمُمَا وَاوْحَيُنَا اللهُ مُوسَى إِذِ اسْتَسْفُلهُ قَوْمُ أَنِ اضْرِبُ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ وَانْجَرَتُ مَنْ الْفَحَرَ وَانْجَدَ اللهُ الْحَجَرَ وَانْجَمَتُ وَمُنْ اللّهُ الْحَجَرُ وَانْجَمَتُ وَمُلْكَ اللّهُ الْحَبَلُ الْعَبَامَ وَالْمُولَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّلْمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ناکہ تم راہ پر آجاؤ۔ ((۱۵۸) اور قوم مویٰ میں ایک جماعت ایسی بھی ہے جو حق کے مطابق ہدایت کرتی ہے اور اس کے مطابق انصاف بھی کرتی ہے۔ (۱۵)

اور ہم نے ان کو بارہ خاندانوں میں تقسیم کرکے سب کی الگ الگ جماعت مقرر کردی (۳) اور ہم نے مویٰ (علیہ السلام) کو حکم دیا جب کہ ان کی قوم نے ان سے پانی مانگا کہ ایخ عصا کو فلال چھر پر مارو پس فور آ اس سے بارہ چشے پھوٹ نظے۔ ہر ہر شخص نے اپنے پانی پینے کاموقع معلوم کر لیا۔ اور ہم نے ان پر ابر کو سابیہ فکن کیا اور ان کو من وسلوی (تر نجبین اور بٹیریں) پہنچا کیں 'کھاؤ نفیس چیزوں

(۱) یہ آیت بھی رسالت محمد ہے کا عالم گررسالت کے اثبات میں بالکل واضح ہے۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے نبی کریم مل اللہ اللہ کو حکم دیا کہ آپ مل نظر ہے۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے نبی کریم مل اللہ اللہ کا رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ یوں آپ مل اللہ کا رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ یوں آپ مل اللہ کا رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ یوں آپ مل اللہ کا رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ یوں میں 'نہ کسی اور فد ہب میں۔ نجات اور ہدایت اگر ہے تو صرف اسلام کے اپنانے اور اسے ہی اختیار کرنے میں ہے۔ میں 'نہ کسی اور اس سے پہلی آیت میں بھی آپ مل آپ کو النبی الای کما گیا ہے۔ یہ آپ کی ایک خاص صفت ہے۔ امی کے معنی بیں ان پڑھے۔ یعنی آپ نے کسی استاد کے سامنے ذانوئے تلمذہ نہیں کیے 'کسی سے کسی قتم کی تعلیم عاصل نہیں کی۔ لیکن اس کے باوجود آپ مل آپھیل کے سامنے دنیا بھر کے فصحاو نہیں کی۔ لیکن اس کے باوجود آپ مل آپھیل کیں' ان کی صدافت و تھانیت کی ایک دنیا معترف ہے 'جو اس بات کی دلیل ہنا عاجز آگے اور آپ نے جو تعلیمات بیش کیں' ان کی صدافت و تھانیت کی ایک دنیا معترف ہے 'جو اس بات کی دلیل ہو عدل وافعاف کا بہترین نمونہ اور انسانیت کی فلاح و کامرانی کے لیے ناگزیر ہیں' انہیں اپنا کے بغیردنیا تھیتی امن و سکون و وحول وافعاف کا بہترین نمونہ اور انسانیت کی فلاح و کامرانی کے لیے ناگزیر ہیں' انہیں اپنا کے بغیردنیا تھیتی امن و سکون و اور راحت و عافیت سے جمکنار نہیں ہو سکی۔

بو مدن واحت و عافیت سے جمکنار نمیں ہو سکتی۔

(۲) اس سے مرادوہی چند لوگ ہیں جو مسلمان ہو گئے تھے ، عبداللہ بن سلام و غیرہ۔ رَضِیَ اللهُ عَنْهُمْ

(۳) اَس سے مرادوہی چند لوگ ہیں جو مسلمان ہو گئے تھے ، عبداللہ بن سلام و غیرہ۔ رَضِیَ اللهُ عَنْهُمْ

(۳) اَسْبَاطٌ ، سِبْطٌ کی جمع ہے۔ بمعنی پو تا۔ یہاں اسباط قبائل کے معنی میں ہیں۔ یعنی حضرت یعقوب علیه السلام کے بارہ بیٹوں سے بارہ قبیلے معرض وجود میں آئے ، ہر قبیلے پر اللہ تعالی نے ایک ایک نقیب (گران) بھی مقرر فرما دیا تھا ،

﴿ وَبَعَثْنَامِنُهُ اَتُنْ عَشَرَفَقِیْدًا ﴾ (المائدة - ۱۲) یہاں اللہ تعالی ان بارہ قبیلوں کے بعض بعض صفات میں ایک دو سرے سمتاز ہونے کی بنایران کے الگ الگ گروہ ہونے کو بطور امتان کے ذکر فرما دیا ہے۔

وَإِذْ فَيْلَ لَهُمُ اسْكُنُوا هِلَا الْقَرْبِيَةَ وَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمُ وَقُولُوا حِطَلَةٌ وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّمًا تَنْفُورُ لَكُمْ خَطِيْنَا يَكُ السَّارِيُدُ الْمُخْسِنِيْنَ ﴿

فَبَــَدَّ لَ الَّذِيُنَ كَلَمُوُامِنُهُمُ قَوُلُا غَيْرَاكَذِى قِيـُـلَ لَهُ حُ فَالْسَلْنَاعَلَيْهِمُ رِجُزًامِّنَ السَّـمَآءِ بِـمَا كَانْوُا يَظْلِمُوْنَ شَ

وَسُنَالُهُمُ عَنِ الْقَرْيَاةِ الَّــِينُ كَانَتُ حَاضِرَةٌ الْبَحُورُاذُ يَعَدُ وَنَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَايْتَيْهِمُ حِيْتَانَهُمُ يَوُمَ سَبْتِهِمُ شُرَّعًا وَيَوْمَ لاَيَنْهِتُونَ لاَ تَايْتِيْهِمُ ۚ كَذْ لِكَ ۚ بَنْلُوٰهُمُ مِمَا كَانُوْا يَشُسُ قُوْنَ ۞

ہے جو کہ ہم نے تم کو دی ہیں اور انہوں نے ہمارا کوئی نقصان نہیں کیالیکن اپناہی نقصان کرتے تھے۔(۱۲۰) اور جب ان کو تھم دیا گیاکہ تم لوگ اس آبادی میں جاکر رہو

اور جب ان کو تھم دیا گیا کہ تم لوگ اس آبادی میں جاکر رہو اور کھاؤ اس سے جس جگہ تم رغبت کرو اور زبان سے یہ کہتے جانا کہ تو بہ ہے اور جھکے جھکے دروازہ میں داخل ہوناہم تمہاری خطائمیں معاف کر دیں گے۔ جو لوگ نیک کام کریں گے ان کو مزید بر آں اور دیں گے۔ (۱۲۱)

سوبدل ڈالاان ظالموں نے ایک اور کلمہ جو خلاف تھااس کلمہ کے جس کی ان سے فرمائش کی گئی تھی' اس پر ہم نے ان پر ایک آفت ساوی جیجی اس وجہ سے کہ وہ تھم کوضائع کرتے تھے۔ (ا) (۱۲۲)

اور آپ ان لوگوں سے ''' اس بستی والوں کا ''' جو کہ دریائے (شور) کے قریب آباد سے اس وقت کا حال پوچھے! جب کہ وہ ہفتہ کے بارے میں حدسے نکل رہے سے جب کہ ان کے ہفتہ کے روز تو ان کی مچھلیاں ظاہر ہو ہو کر ان کے سامنے آتی تھیں 'اور جب ہفتہ کادن نہ ہو تا تو ان کے سامنے نہ آتی تھیں 'ہم ان کی اس طرح پر آزمائش کرتے تھے اس سبب سے کہ وہ بے حکمی کیا

<sup>(</sup>۱) ۱۹۰ تا ۱۹۲ آیات میں جو باتیں بیان کی گئی ہیں' یہ وہ ہیں جو پارہ الم' سور ہ بقرہ کے آغاز میں بیان کی گئی ہیں۔ وہاں ان کی تفصیل ملاحظہ فرمالی حائے۔

<sup>(</sup>٣) وَسَنَلْهُمْ مِیں «هُمْ» ضمیرے مرادیود ہیں۔ یعنی ان سے بوچھے۔ اس میں یبودیوں کو یہ بتانابھی مقصود ہے کہ اس واقعے کا علم نبی کریم ملی اللہ کی طرف سے وق کے بغیر آپ مالی کی اللہ کی طرف سے وق کے بغیر آپ مالی کی اللہ کی طرف سے وق کے بغیر آپ مالی کی اللہ کی اللہ کی طرف سے وق کے بغیر آپ مالی کی اللہ کا علم نہیں ہو سکتا تھا۔

<sup>(</sup>٣) اس نہتی کی تعیین میں اختلاف ہے 'کوئی اس کا نام ایلہ کوئی طبریہ کوئی ایلیا اور کوئی شام کی کوئی بہتی 'جو سمندر کے قریب تھی ' بتلا تا ہے۔ مفسرین کا زیادہ رجمان ''ایلہ ''کی طرف ہے جو مدین اور کوہ طور کے درمیان دریائے قلزم کے ساحل پر تھی۔

وَاذْ قَالَتُ اُمِّنَةُ ثِنْفُوْ لِمِ تَغِظُونَ قَوْمَا إِلِللهُ مُهْلِكُهُوْاَوْ مُعَذِّبُهُوْءَعَذَا بَالشَّي يُمَّا قَالُوا مَعُنِرَ قَالِلْ رَبِّكُوْوَلَعَكَافُمُّ يَتَقُونَ ۞

فَلْتَالْسُواْمَاذُكُوُوْالِهَ اَنْجَيْنَاالَّذِيْنَ يَنْهُوَنَ عَنِ السُّوَّءِ وَلَخَذْنَا الَّذِيْنَ طَلَمُوا بِعَذَ الْإِبَيِيُسِ بِمَا كَانُوْا يَشْفُونَ ۞

کرتے تھے۔<sup>(۱)</sup>(۱۹۳)

اور جب کہ ان میں سے ایک جماعت نے یوں کماکہ تم ایسے لوگوں کو کیوں تصیحت کرتے ہوجن کو اللہ بالکل ہلاک کرنے والا ہے ؟ (۲) انہوں نے جواب دیا کہ تمہارے رب کے روبرو عذر کرنے کے لئے اور اس کئے کہ شاید ہید ڈر جا ایس۔

سوجب وہ اس کو بھول گئے جوان کو سمجھایا جاتا تھا (۳) تو ہم نے ان لوگوں کو تو بچالیا جو اس بری عادت سے منع کیا کرتے تھے ایک کرتے تھے ایک

(۱) حِنتَانٌ حُونتٌ (مچھلی) کی جمع ہے۔ شُرَعًا شَادِعٌ کی جمع ہے۔ معنی ہیں پانی کے اوپر ابھر ابھر کر آنے والیاں۔ بید یمودیوں کے اس واقعے کی طرف اشارہ ہیں جس میں انہیں ہفتے والے دن مچھلیوں کاشکار کرنے سے منع کر دیا گیا تھا۔ لیکن بطور آزمائش ہفتے والے دن مچھلیاں کثرت سے آتیں اور پانی کے اوپر ظاہر ہو ہو کر انہیں دعوت شکار دیتیں۔ اور جب بید دن گزر جا باتو اس طرح نہ آتیں۔ بالاتر یمودیوں نے ایک حیلہ کرکے تھم اللی سے تجاوز کیا کہ گڑھے کھود لیے تا کہ مچھلیاں اس میں پھنسی رہیں اور جب ہفتے کادن گزر جا تا تو پھر انہیں پکڑ لیتے۔

(۲) اس جماعت سے صالحین کی وہ جماعت مراد ہے جو اس حیلے کا ار تکاب بھی نہیں کرتی تھی اور حیلہ گروں کو سمجھا کر ان کی اصلاح سے مایوس بھی ہوگئ تھی۔ تاہم کچھ اور لوگ بھی سمجھانے والے تھے جو انہیں وعظ و نصیحت کا کیا فائدہ جن کی قسمت میں ہلاکت و کنداب اللی ہے۔ یا اس جماعت ہو ہی نافرمان اور تجاوز کرنے والے مراد ہیں 'جب ان کو وعظ کرنے والے نصیحت کا کیا فائدہ جن کی قسمت میں ہلاکت و عذاب اللی ہارا مقدر ہے تو پھر ہمیں کیول وعظ کرتے ہو؟ تو وہ کرتے تو یہ ہمیت کہ جب ہمیں کیول وعظ کرتے ہو؟ تو وہ بھواب دیتے کہ جب ہمیارے خیال میں ہلاکت یا عذاب اللی ہمارا مقدر ہے تو پھر ہمیں کیول وعظ کرتے ہو؟ تو وہ جواب دیتے کہ ایک تو اپنے رب کے سامنے معذرت پیش کرنے کے لیے تاکہ ہم تو اللہ کی گرفت سے محفوظ رہیں۔ کیو نکہ معصیت اللی کا ارتکاب ہوتے ہوئے دیکھنااور پھراسے روکنے کی کوشش نہ کرنا بھی جرم ہے 'جس پر اللہ تعالیٰ کی کیونت ہو سکتی ہے۔ اور دو سرا فائدہ ہیہ ہے کہ شاید ہوگ حکم اللی سے تجاوز کرنے سے باز ہی آ جا ئیں۔ کبلی تفیر کی روسے سے تین جماعت جو بالکل کنارہ کش بھی نہیں ہوگئ 'نہ وہ مناعت ہو مگن نہ منع کرنے والوں میں سا۔ وہ جماعت جو نافرمان بھی نہیں تھی۔ اور بالکل کنارہ کش بھی نہیں ہوئی ۔ ایک نافرمانوں کی منع کرتی تھی۔ دو سری تفیر کی روسے سے دو جماعتیں ہوں گی۔ ایک نافرمانوں کی اور دو سری منع کرنے والوں میں تھی۔ دو جماعتیں ہوں گی۔ ایک نافرمانوں کی اور دو سری منع کرنے والوں کی۔

(m) یعنی وعظ و نصیحت کی انہوں نے کوئی پرواہ نہیں کی اور نافرمانی پر اڑے رہے۔

تخت عذاب میں پکڑ لیا اس وجہ سے کہ وہ بے حکمی کیا کرتے تھے۔ (۱۱۵)

یعنی جب وہ 'جس کام سے ان کو منع کیا گیا تھا اس میں حد سے نکل گئے تو ہم نے ان کو کمہ دیا تم ذلیل بندر بن جاؤ۔(۲) (۱۲۲)

اور وہ وقت یاد کرنا چاہئے کہ آپ کے رب نے ہیہ بات بتلادی کہ وہ ان یہود پر قیامت تک ایسے شخص کو ضرور مسلط کرتا رہے گاجوان کو سزائے شدید کی تکلیف پہنچاتا رہے گا<sup>(۳)</sup> بلاشبہ آپ کا رب جلدی ہی سزادے دیتا ہے اور بلاشبہ وہ واقعی بڑی مغفرت اور بڑی رحمت والاہے۔ (۳)

اور ہم نے دنیا میں ان کی مختلف جماعتیں کر دیں۔ بعض ان میں نیک تھے اور بعض ان میں اور طرح تھے اور ہم فَلَمَّاعَتُواْعَنُ مَّاهُوُاعَنُهُ قُلْنَالَهُوُكُوْنُوَا قِرَدَةً لِخَسِمِيْنَ @

وَاذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيُهُمُ إِلَّ يَوُمِ الْقِيهَةِ مَنُ يَنُومُهُمُ مُؤَمِّا الْعَذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيْعُ الْفِقَابِ \* وَانَّهُ لَغَفُورٌ يُحِيْمُ ۞

وَقَطَّعُنَهُمُ فِي الْأَرْضِ أَمَنَا مِنْهُمُ الصَّلِحُونَ وَمِنْهُوْ دُونَ ذَلِكَ وَبَلُونْهُمُ رِالْمَسَنَٰتِ وَالسَّبِيَاٰتِ لَعَلَّهُمُ يَمْحِمُونَ ۞

- (۱) لیعنی وہ ظالم بھی تھے' اللہ تعالیٰ کی نافرمانیوں کا ارتکاب کر کے انہوں نے اپنی جانوں پر ظلم کیا اور انہیں جہنم کا ایند ھن بنالیا اور فاسق بھی 'کہ اللہ کے مکموں سے سرتابی کو انہوں نے اپناشیوہ اور وطیرہ بنالیا۔
- (۲) عَنُواْ کے معنی ہیں ، جنہوں نے اللہ کی نا فرمانی میں حد سے تجاوز کیا۔ مفسرین کے درمیان اس امر میں اختلاف ہے کہ نجات پانے والے صرف وہی تھے ، جو منع کرتے تھے اور باقی دونوں عذاب اللی کی زد میں آئے؟ یا زد میں آئے والے صرف معصیت کار تھے؟ اور باقی دو جماعتیں نجات پانے والی تھیں؟ امام ابن کثیرنے دو سری رائے کو ترجح دی ہے۔
- (٣) تَأذَّنَ، إِنذَانٌ بمعنی إِغلاَم (خبردینا جلادینا) سے باب تفعل ہے۔ یعنی وہ وقت بھی یاد کرو! جب آپ کے رب نے ان میودیوں کوا چھی طرح با خبر کر دیا یا جلادیا تھا لَیَبَعَنَنَ میں لام تاکید ہے جو قتم کے معنی کا فائدہ دیتا ہے۔ یعنی قتم کھا کر نمایت تاکید کے ساتھ اللہ تعالی فرما رہا ہے کہ وہ ان پر قیامت تک ایسے لوگوں کو مسلط کر تا رہے گاجو ان کو سخت عذاب میں مبتلا رکھیں گے 'چنانچہ میودیوں کی بوری تاریخ اس ذلت و مسکنت اور غلای و محکومی کی تاریخ ہے جس کی خبر اللہ تعالی نے اس آیت میں دی ہے۔ اسرائیل کی موجودہ حکومت قرآن کی بیان کردہ اس حقیقت کے خلاف نہیں ہے اس لیے کہ وہ قرآن می کے بیان کردہ اسٹنا وَحَبْنِ مِنَ النَّاسِ کی مظرہے جو قرآنی حقیقت کے خلاف نہیں بلکہ اس کی مطربے جو قرآنی حقیقت کے خلاف نہیں بلکہ اس کی مؤید ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھئے آل عمران۔ ۱۲ کا حاشیہ)
  - (٣) لیعنی اگر ان میں ہے کوئی توبہ کر کے مسلمان ہو جائے گاتو وہ اس ذلت و سوء عذاب ہے نیج جائے گا۔

فَخَلَفَ مِنْ بَمُورِهُمْ خَلْفٌ وَرِثُوا الْكِتْبَ يَا خُدُنُ وُنَ عَرَضَ هٰ كَا الْأَدُنْ وَيُقُولُونَ سَيُغَتَّرُلْنَا ۗ وَلِنَ يَا أَتِهِمْ عَرَضٌ مِّتُلُهُ يَا خُدُدُوهُ الْمُونِكُونَ فَعَلَيْهُمْ يَقِينًا أَنْ الْكِتْبِ اَنْ لَا يَقُولُوا عَلَى الله وإلا الْمُحَقَّ وَدَرَيْهُ وَا مَا فِيهِ ۚ وَالْكَالُو الْوَخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِيرَ نَنَ يَتَمُونَ الْفَلَاتُعُولُونَ ⊕

وَلَّذِيْنَ يُمَيِّكُونَ بِالْكِتْبِ وَلَقَامُواالطَّلُوةَ إِثَّالَانُونِيَهُ اَجْرَالْمُصْلِحِيْنَ ۞

ان کو خوش حالیوں اور بدحالیوں سے آزماتے رہے کہ شاید باز آجا کیں۔ (۱) ساید باز آجا کیں۔ (۲۸)

پھران کے بعد ایسے لوگ ان کے جانثین ہوئے (۲) کہ کتاب کو ان سے حاصل کیا وہ اس دنیائے فانی کا مال متاع لے لیتے ہیں (۳) اور کہتے ہیں کہ ہماری ضرور مغفرت ہو جائے گی (۳) حالانکہ اگر ان کے پاس دیبا ہی مغفرت ہو جائے گی (۳) حالانکہ اگر ان کے پاس دیبا ہی مال متاع آنے گئے تو اس کو بھی لے لیس گے۔ کیا ان سے اس کتاب کے اس مضمون کا عہد نہیں لیا گیا کہ اللہ کی طرف بجر حق بات کے اور کی بات کی نبیت نہ کی طرف بجر حق بات کے اور کی بات کی نبیت نہ کریں (۵) اور آخرت والا گھران لوگوں کے لئے بہتر ہے جو تقویٰ رکھتے ہیں 'پھر کیا تم نہیں سیجھتے۔(۱۹۹)

اور جو لوگ کتاب کے پابند ہیں اور نمازی پابندی کرتے ہیں 'ہم ایسے لوگوں کا جو اپنی اصلاح کریں ثواب ضائع نہ کریں گا۔ (۱۷۰)

<sup>(</sup>۱) اس میں یہود کے مختلف گروہوں میں بٹ جانے اور ان میں سے بعض کے نیک ہونے کا ذکر ہے۔اور ان کو دونوں طریقوں سے آزمائے جانے کابیان ہے کہ شاید وہ اپنی حرکتوں سے باز آ جا ئیں اور اللّٰہ کی طرف رجوع کریں۔

<sup>(</sup>۲) خَلَفٌ (لام پر فَحْ کے ساتھ) اولاد صالح کو اور خَلْفٌ (بِسُکُونِ اللَّامِ) نالا کُلّ اولاد کو کہتے ہیں-اردو میں بھی نا خلف کی ترکیب نالا کُلّ اولاد کے معنی میں مستعمل ہے۔

<sup>(</sup>٣) أَدْنَىٰ ، دُنُوُّ (قریب) سے ماخوذ ہے لیعنی قریب کا مال حاصل کرتے ہیں جس سے دنیا مراد ہے یا بید دنآءَہٌ سے ماخوذ ہے جس سے مراد حقیراور گرا پڑا مال ہے۔ مطلب دونوں سے ان کے دنیا کے مال و متاع کے حرص کی وضاحت ہے۔ میں لیزن مال میں میں نہیں کا منز ہے کہ میں کہ جس سے جس تر یہ کا سے میں این سر کھیں ما

<sup>(</sup>٣) لین طالب دنیا ہونے کے باوجود معفرت کی امید رکھتے ہیں۔ جیسے آج کل کے مسلمانوں کا بھی حال ہے۔

<sup>(</sup>۵) اس کے باوجود وہ اللہ کی طرف جھوٹی باتیں منسوب کرنے سے باز نہیں آتے 'مثلاً وہی مغفرت کی بات 'جو اوپر گزری۔

<sup>(</sup>١) اس كاايك دو سرا مفهوم مثانا بھى ہو سكتا ہے ، جيسے دَرَسَتِ الرِّنْحُ الآفَارَ (ہوانے نشانات مثا ڈالے) يعنى كتاب كى باتوں كو مثا ذالا ، محوكر ديا يعنى ان پر عمل ترك كر ديا۔

<sup>(2)</sup> ان لوگوں میں سے جو تقویٰ کا راستہ اختیار کرلیں 'کتاب کو مضبوطی سے تھام لیں'جس سے مراد اصلی تو رات ہے

وَإِذْ نَتَقُنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةٌ وَّظَنْوَّأَانَّهُ وَاقِعٌ بِهِمْ ۗ خُدُوْامَا التَيْنَكُوْ بِقُوَّةٍ وَاذْكُوْوَامَا فِيْهِ لَعَكَّكُوْ تَتَقُونَ ﴿

> وَ إِذْ اَخَذَرَبُٰكَ مِنْ بَنِيَ الْاَمْرِمِنْ ظُهُوْرِهِمُ ذُيِّ تَيْتَهُمُ وَ الشَّهَا هُدُعَلَ اَنْفُيهُ هُوَ السَّنُ برَ تِكُوْ فَالْوُا بَلِي شَهِدُ نَاءُ أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِلْمُةِ إِنَّاكُنَّاعَنْ هِٰ ذَا غَفِلْنَ شَ

اور وہ وفت بھی قابل ذکرہے جب ہم نے بیاڑ کو اٹھاکر سائبان کی طرح ان کے اوپر معلق کر دیا اور ان کویقین ہو گیا کہ اب ان پر گرا اور کما کہ جو کتاب ہم نے تم کو دی ہے۔ اسے مضبوطی کے ساتھ قبول کرواوریاد رکھوجواحکام اس میں ہیں اس سے تو قع ہے کہ تم متقی بن جاؤ۔'' (اسا) اورجب آپ کے رب نے اولاد آدم کی پشت سے ان کی اولاد کو نکالااوران ہے ان ہی کے متعلق ا قرار لیا کہ کیامیں تمهارا رب نہیں ہوں؟سب نے جواب دیا کیوں نہیں!ہم سب گواہ بنتے ہیں۔<sup>(۲)</sup> ماکہ تم لوگ قیامت کے روز یوں نہ کہوکہ ہم تواس سے محض بے خبرتھے۔(۱۷۲)

اور جس پر عمل کرتے ہوئے نبوت محمدی پر ایمان لے آئیں'نماز وغیرہ کی پابندی کریں' تواللہ ایسے مصلحین کا جر ضائع نہیں کرے گا۔ اس میں ان اہل کتاب (سیاق کلام ہے یہاں بطور خاص یہود) کا ذکر ہے جو تقویٰ' تمسک بالکتاب اور ا قامت صلٰوۃ کااہتمام کریں اور ان کے لیے آخرت کی خوش خبری ہے۔اس سے مطلب بیر ہے کہ وہ مسلمان ہو جائیں اور رسالت محمد ہر ایمان لے آئیں۔ کیونکہ اب پیغمبر آخر الزمان حضرت محمد مصطفیٰ مائی ہی ایمان لائے بغیر نجات اخروی ممکن نہیں۔

(۱) یہ اس وقت کا واقعہ ہے جب حضرت مو کی علیہ السلام ان کے پاس تورات لائے اور اس کے احکام ان کو سائے۔ تو انہوں نے پھر حسب عادت ان پر عمل کرنے ہے انکار و اعراض کیا' جس پر اللہ تعالیٰ نے ان پر بیاڑ کو بلند کر دیا کہ تم پر گرا کر تمہیں کچل دیا جائے گا' جس ہے ڈرتے ہوئے انہوں نے تورات پر عمل کرنے کاعمد کیا۔ بعض کہتے ہیں کہ رفع جبل کا ہیہ واقعہ ان کے مطالبے پر پیش آیا' جب انہوں نے کما کہ ہم تورات پر عمل اس وقت کریں گے جب اللہ تعالیٰ پیاڑ کو ہمارے اوپر بلند کر کے دکھائے۔ لیکن پہلی بات زیادہ صحیح معلوم ہوتی ہے وَاللهُ أَعْلَمُ. یہاں مطلق بپاڑ کا ذکر ہے۔ لیکن اس سے قبل سور ہُ بقرہ آیت ٦٣ اور آیت ٩٣ میں دو جگہ اس واقعہ کا ذکر آیا ہے' وہاں اس کا نام صراحت کے ساتھ کوہ طور بتلایا گیاہے۔

(٢) سيعَهدِ أَلَسْتُ كملا مّا ہے جو أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ سے بني موئي تركيب ہے۔ يہ عمد حضرت آدم عليه السلام كي تخليق ك بعد ان کی پشت سے ہونے والی تمام اولاد ہے لیا گیا۔ اس کی تفصیل ایک صحیح حدیث میں اس طرح آتی ہے کہ ''عرفہ والے دن نعمان جگہ میں اللہ تعالیٰ نے اصلاب آدم سے عهد (میثاق) لیا۔ پس آدم کی پشت سے ان کی ہونے والی تمام اولاد کو نکالا اور اس کو اینے سامنے پھیلا دیا اور ان سے بوچھا' 'کیا میں تہمارا رب نہیں ہوں؟' سب نے کما «بَلَیٰ، شَهذْنَا» "كيول نهيل- بم سب رب بونے كى كوابى ويتے بين"- (مسند أحمد-جلد، ص ٢٥٢ والحاكم-جلد

اَ وَتَعُولُواْ إِنَّهَا اَشُولَهَ البَّاثُوْنَا مِنْ تَبُلُ وَكُنَا ذُرِّيَةَ مِّنْ بَعُدِيمُ أَفَهُ لِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبُطِلُونَ ۞

وَكَنْ لِكَ نُفُصِّلُ الْأَيْتِ وَلَعَكَّهُمُ يَرْجِعُونَ ۞

وَاتُّلُ عَكَيْهِمُ نَبَأَ ٱلَّذِي َ الْتَيْنَاهُ الْيَتِنَافَانُسَلَةَ مِنْهَا فَأَتَّبَعَهُ النَّيْيُطُنُ فَكَانَ مِنَ الْغِلِيْنَ ۞

وَلَوْشِنُنَا لَرَفَعُنهُ وَهِا وَلِكَنَّةَ اَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَالْبَعَ هَوْلهُ فَمَنَكُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَخْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتُ

یا یوں کہو کہ پہلے پہلے شرک تو ہمارے بردوں نے کیااور ہم ان کے بعد ان کی نسل میں ہوئے 'سوکیاان غلط راہ والوں کے فعل پر تو ہم کوہلا کت میں ڈال دے گا؟ (اس۱۷۱) ہم ای طرح آیات کو صاف صاف بیان کرتے ہیں اور تاکہ وہ باز آ جا ئیں۔(۱۷۲)

اور ان لوگوں کو اس شخص کا حال پڑھ کر سائیے کہ جس کو ہم نے اپنی آیتیں دیں بھروہ ان سے بالکل ہی نکل گیا' پھر شیطان اس کے پیچھے لگ گیا سو وہ گمراہ لوگوں میں شاملِ ہوگیا۔ (\*) (۱۷۵)

اور اگر ہم چاہتے تو اس کو ان آیوں کی بدولت بلند مرتبہ کر دیتے لیکن وہ تو دنیا کی طرف مائل ہو گیا اور اپنی

۲٬ صهره و صححه و وافقه الذهبي امام شو کانی اس حدیث کی بابت لکھتے ہیں و اِسْنا دُهُ لا مَطْعَنَ فِيهِ (فَحُ القدیر)

د' اس کی سند میں کوئی طعن نہیں " نیز امام شو کانی فرماتے ہیں۔ " یہ عالم ذر کملا تا ہے اس کی بی تفییر صحح اور حق ہے

جس سے عدول اور کسی اور مفہوم کی طرف جانا صحح نہیں ہے کیونکہ یہ مرفوع حدیث اور آثار صحابہ سے ثابت ہے اور

اسے مجاز پر بھی محمول کرنا جائز نہیں ہے۔ " ہمرطال الله کی ربوبیت کی یہ گواہی ہرانسان کی فطرت میں و دیعت ہے۔ اس مفہوم کو رسول الله مالٹی آئی ہے اس طرح بیان فرمایا ہے کہ " ہر بچہ فطرت پر پیدا ہو تا ہے ' بس اس کے ماں باب اس کو یہودی یا نصرانی یا مجمودی یا نصرانی یا مجمودی بنا دیتے ہیں۔ جس طرح جانور کا بچہ صحیح سالم پیدا ہو تا ہے ' اس کا ناک' کان کٹا نہیں ہو تا۔" اصحیح بہندوں کو صنیف (الله کی طرف یکسوئی سے متوجہ ہونے والا) پیدا کیا ہے۔ پس شیطان ان کوان کے دین (فطری)

نازل کردہ شریعت ہے جو اب اسلام کی صورت میں محفوظ اور موجود ہے۔

(۱) لیعنی ہم نے بیہ اخذ عمد اور اپنی ربوہیت کی گواہی اس لیے لی تاکہ تم بیہ عذر پیش نہ کرسکو کہ ہم تو غافل سے یا ہمارے باپ دادا شرک کرتے آئے تھے' بیہ عذر قیامت والے دن بارگاہ اللی میں مسموع نہیں ہول گے۔

(۲) مفسرین نے اسے کسی ایک متعین شخص سے متعلق قرار دیا ہے جسے کتاب اللی کاعلم حاصل تھالیکن پھروہ دنیا اور شیطان کے پیچھے لگ کر گمراہ ہو گیا۔ تاہم اس کی تعیین میں کوئی متند بات مروی بھی نہیں۔ اس لیے اس تکلف کی ضرورت نہیں ہے۔ یہ عام ہے اور ایسے افراد ہرامت اور ہر دور میں ہوتے رہے ہیں' جو بھی اس صفت کا حامل ہو گا' وہ اس کامصداق قراریائے گا۔

ٱۉۘڗؙؾٝڒؙػؙۿؙؽڵۿؿ۠ڎڵؚڮؘڡؘؾؙڷؙٳڶڡۜۅؙڔۣٳڷڹؚؽؙڹػۮٞڹۅؙٳ ڕٳڶۣێؚؾٵٷٵڨڞؙڝٳڶڡٚڝڝؘڵڡڵۿؙۄؙؽؾۜڡؙڴڒؙۅؙڹ؈

سَأَءْمَتُكُل اِلْقَوْمُ الَّذِيْنَ كَكَّ بُوُا بِالْيِرِّنَا وَٱنْفُسَهُوْ كَانُوْا يُظْلِئُونَ ۞

مَنْ يَهُدِاللهُ فَهُوَالمُهُنَدِئُ وَمَنْ يُضْلِلُ فَأُولَمِكَ هُوُالْخِيرُونَ ۞

ۅؘڵڡؘۜۮؙۮؘۯؗٲؾٵڽجَهَتَّٷڲؿؙٷٳۺٵڶڿؾۜۘٷڷڵٟۺٝ<sup>؞</sup>ٛڷۿؙۄؙڰٷ؈ٛڰ ؽڡ۫ٛڡٞۿۅؙٮؘؠؚۿٵ۫ٷڷۿٶؙٵٷڰڒؿڣؚٷۏٮؘۑۿٵٷڷۿڞؙؗۘٵۮٵڽٛ ڰٳؽٮ۫ؠٮٞٷ۫ٮٙڽؚۿٵۅؙڷڸٟػڰاڷۯڡ۫ٵ۫ۄڔؘڵۿ۫ۄٳڞؘڷ ؙؙؙؙ۠ۅٛڶ<u>ڰٵٛ</u>ڶڵۼڵڹڽ۞

نفسانی خواہش کی پیروی کرنے لگاسواس کی حالت کتے کی ہوگئ کہ اگر تواس پر حملہ کرے تب بھی ہانے یا اس کو چھوڑ دے تب بھی ہانے یا اس کو چھوڑ دے تب بھی ہانے '(ا) کی حالت ان لوگوں کی ہے جنموں نے ہماری آیتوں کو جھٹلایا۔ سو آپ اس حال کو بیان کرد بیختے شاید وہ لوگ کچھ سوچیں۔ (۲) ان لوگوں کی حالت بھی بری حالت ہے (۳) جو ہماری آیات کو جھٹلاتے ہیں اور وہ اپنا نقصان کرتے آیات کو جھٹلاتے ہیں اور وہ اپنا نقصان کرتے ہیں۔ (۷ے)

جس کو اللہ ہدایت کر آہے سوہدایت پانے والا وہی ہو آ ہے اور جس کو وہ گمراہ کر دے سوایسے ہی لوگ خسارے میں پڑنے والے ہیں۔ (۳)

اور ہم نے ایسے بہت سے جن اور انسان دوزخ کے لئے پیدا کئے ہیں '<sup>(a)</sup> جن کے دل ایسے ہیں جن سے نہیں مجمعتے اور جن کی آنکھیں ایسی ہیں جن سے نہیں دیکھتے اور جن کے کان ایسے ہیں جن سے نہیں سنتے۔ یہ لوگ چوپایوں کی طرح ہیں بلکہ یہ ان سے بھی یہ لوگ چوپایوں کی طرح ہیں بلکہ یہ ان سے بھی

<sup>(</sup>۱) لَهَثْ كُت مِين تعكاو الله ياس وغيروكى وجه سے زبان كے باہر نكالنے كو - كتے كى بيه عاوت ہے كہ تم اسے ڈانٹو ڈپؤيا اس كے حال پر چھوڑ دو' دونوں حالتوں ميں وہ بھو كئنے سے باز نہيں آ نا'اس طرح اس كى بيہ عادت بھى ہے كہ وہ شكم سير ہو يا بھوكا' تندرست ہويا نيار' تھكا ماندہ ہويا توانا' ہر حال ميں زبان باہر نكالے ہائپتا رہتا ہے - يمي حال ايسے شخص كا ہے' اسے وعظ كرويا نہ كرو' اس كا حال ايك ہى رہے گا اور دنيا كے مال و متاع كے ليے اس كى رال شكتى رہے گی۔

<sup>(</sup>۲) اور اس قتم کے لوگوں سے عبرت عاصل کرکے ، گمراہی سے بچیس اور حق کو اپنا ئیں۔

<sup>(</sup>٣) مثلًا تيز ب- اصل عبارت يول موكى سَآءَ مَثلًا! مَثلُ الْفَوْمِ الَّذِيْنَ كَذَّبُوا بِآيَاتنَا -

<sup>(</sup>٣) یه اس کے قانون مشیت کابیان ہے جس کی وضاحت پہلے دو تین مرتبہ کی جاچکی ہے۔

<sup>(</sup>۵) اس کا تعلق تقدیر سے ہے۔ یعنی ہرانسان اور جن کی بابت اللہ کو علم تھا کہ وہ دنیا میں جاکر اچھے یا بڑے کیا عمل کرے گا' اس کے مطابق اس نے لکھ رکھا ہے۔ یہاں انمی دو زخیوں کا ذکر ہے جنہیں اللہ کے علم کے مطابق دو زخو والے ہی کام کرنے تھے۔ آگے ان کی مزید صفات بیان کرکے بتادیا گیا کہ جن لوگوں کے اندر یہ چیزیں ای انداز میں ہوں جس کاذکر یہاں کیا گیا ہے' تو سمجھ لوکہ اس کا انجام براہے۔

زیادہ گمراہ ہیں۔ (۱) یمی لوگ غافل ہیں۔(۱۵) اور اچھے اچھے نام اللہ ہی کے لئے ہیں سوان ناموں سے اللہ ہی کو موسوم کیا کرو<sup>(۲)</sup> اور ایسے لوگوں سے تعلق بھی نہ رکھو جو اس کے ناموں میں کج روی کرتے ہیں'<sup>(۳)</sup> ان لوگوں کو ان کے کئے کی ضرور سزا ملے گی۔(۱۸۰)

وَيِلْهِ الْأَيْسُمُ الْمُصُّمُّ فَى اَدْخُوهُ بِهَا ۖ وَذَرُواالَّذِيْنَ يُلْحِدُونَ فِيَّ اَسۡمَاۤلِهٖ تَسَيُّجُوَوۡنَ مَاكَانُواٰ يَعۡمَلُونَ ۞

(۱) یعنی دل' آنکھ' کان پیر چزیں اللہ نے اس لیے دی ہیں کہ انسان ان سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اپنے پرورد گار کو سمجھ' اس کی آیات کامشامدہ کرے اور حق کی بات کو غور ہے ہے۔ لیکن جو مخص ان مشاعرے میہ کام نہیں لیتا' وہ گویا ان ے عدم انتفاع (فائدہ نہ اٹھانے) میں چوپایوں کی طرح بلکہ ان سے بھی زیادہ گمراہ ہے۔ اس لیے کہ چوپایے تو پھر بھی اپے نفع نقصان کا کچھ شعور رکھتے ہیں اور نفع والی چیزوں سے نفع اٹھاتے اور نقصان دینے والی چیزوں سے پی کر رہتے ہیں۔ لیکن اللہ تعالیٰ کی ہدایت سے اعراض کرنے والے مخص کے اندر تو یہ تمیز کرنے کی صلاحیت ہی ختم ہو جاتی ہے کہ اس کے لیے مفید چیز کون سی ہے اور مفر کون سی؟ اس لیے اعظم جملے میں انہیں غافل بھی کما گیا ہے۔ (٢) حُسننَىٰ أَحْسَنُ كي تانيث ہے۔ اللہ كے ان اچھے نامول سے مراد اللہ كے وہ نام ہيں جن سے اس كي مختلف صفات ' اس کی عظمت و جلالت اور اس کی قدرت و طاقت کا اظهار ہو تا ہے۔ تحیین کی حدیث میں ان کی تعداد ٩٩ (ایک کم سو) بتائی گئی۔ اور فرمایا کہ "جو ان کو شار کرے گا' جنت میں داخل ہو گا' اللہ تعالیٰ طاق ہے طاق کو پند فرما تا ہے۔" (بخارى كتاب الدعوات باب لله مائة اسم غيرواحد ـ "مسلم كتاب الذكر باب في أسماء الله تعالى و فیصل من أمحیصاها، شار کرنے کا مطلب ہے' ان پر ایمان لانا' یا ان کو گننا اور انہیں ایک ایک کر کے بطور تبرک اخلاص کے ساتھ پڑھنا' یا ان کا حفظ' ان کے معانی کا جاننا اور ان سے اپنے کو متصف کرنا۔ (مرقاۃ شرح مشکوۃ 'کتاب الدعوات' باب أساء الله تعالیٰ) بعض روایات میں ان ٩٩ ناموں کو ذکر کیا گیا ہے لیکن بیہ روایات ضعیف ہیں اور علما نے انہیں مدرج قرار دیا ہے بعنی راوبوں کا اضافہ۔ وہ نبی مائٹر کی حدیث کا حصہ نہیں ہیں۔ نیز علمانے یہ بھی وضاحت کی ہے کہ اللہ کے ناموں کی تعداد 99 میں منحصر نہیں ہے۔ بلکہ اس سے زیادہ ہیں۔ (ابن کثیرو فتح القدیر) (m) الحاد کے معنی ہیں کسی ایک طرف ماکل ہونا۔ اس سے لحد ہے جو اس قبر کو کہا جاتا ہے جو ایک طرف بنائی جاتی ہے۔ دین میں الحاد اختیار کرنے کا مطلب کج روی اور گمراہی اختیار کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ناموں میں الحاد (کج روی) کی تین صورتیں ہیں۔ ۱- اللہ تعالیٰ کے ناموں میں تبدیلی کر دی جائے۔ جیسے مشرکین نے کیا۔ مثلاً اللہ کے ذاتی نام سے اپنے ایک بت کا نام لات اور اس کے صفاتی ناموں عَزیزٌ سے عُزَّیٰ بنالیا ۲۰ یا اللہ کے ناموں میں اپنی طرف سے اضافے کر لینا'جس کا تھم اللہ نے نہیں دیا۔ ۳- یا اس کے نامول میں کمی کر دی جائے مثلاً اسے کسی ایک ہی مخصوص نام سے یکار ا جائے اور دو سرے صفاتی ناموں سے پکارنے کو براسمجھا جائے۔ (فتح القدیر) اللہ کے ناموں میں الحادکی ایک صورت یہ بھی ہے کہ ان میں تاویل یا تعطیل یا تثبیہ ہے کام لیا جائے (ایسرالتفاسیر) جس طرح معتزلہ 'معطلہ اور مثبہ وغیرہ گراہ

وَمِتَّنُ خَلَقُنَآ أُمَّلَةً يَهُدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهٖ يَعُدِلُونَ ﴿

ۅؘٲڷڹٝؽ۬ؽػڐٞڹٛٷٳڽٳێؾێٵڛؘۮؘؾػڔڿؙ؋ٛؠؙۺؽٙػؽڮ ڮؽۼڬؽۏڹ۞۫

وَأُمْمِلُ لَهُمْرًانَّ كَيْدِى مَتِينٌ 🕁

ٱوَلَوَيَنَعَكُوُوا مَّالِصالِحِيْمُ مِّنْ جِنَّةٍ إِنْ هُوَالَانَذِيْرُ مُمِينُنْ ﴿

ٱۅؘڵؿؘێڟ۠ۯۅؙٳڹؙ؞ؘڡٮؘڬۏؾؚٳۺڬؠۏؾؚۅٙٲڷۯۻۅؘڡٵڬڡؘۜڶ۩ڡؙڡۣڽؙ ۺؙڴٷۜڐٲؽۼٮٙؽٲڽؙڲؙۉؽۊٙڽٳٲڠڗۜڔۜٵڿڵۿٷۼؠٙٳٙؾۜڂۑؽؿ ۼڡؙڬٷؙڣٝؠؙۏؽ۞

اور ہماری مخلوق میں ایک جماعت ایسی بھی ہے جو حق کے موافق ہدایت کرتی ہے اور اس کے موافق انصاف بھی کرتی ہے۔(۱۸۱)

اور جو لوگ ہماری آیات کو جھٹلاتے ہیں ہم ان کو بندر یج (گرفت میں) لئے جا رہے ہیں اس طور پر کہ ان کو خبر بھی نہیں۔(۱۸۲)

اور ان کو مهلت دیتا ہوں بے شک میری تدبیر بڑی مضبوط ہے۔ (۱) (۱۸۳)

کیاان لوگوں نے اس بات پر غور نہ کیا کہ ان کے ساتھی کو ذرا بھی جنون نہیں وہ تو صرف ایک صاف صاف ڈرانے والے ہیں۔<sup>(۲)</sup> (۱۸۴)

اور کیاان لوگوں نے غور نہیں کیا آسانوں اور زمین کے عالم میں اور دوسری چیزوں میں جو اللہ نے پیدا کی ہیں اور اس بات میں کہ ممکن ہے کہ ان کی اجل قریب ہی آ پینچی ہو۔ (۳) پھر قرآن کے بعد کون سی بات پر یہ لوگ ایکان لائس گے؟ (۱۸۵)

فرقول كاطريقة رہا ہے۔ الله تعالى نے تھم ديا كه ان سب سے في كر رہو۔

<sup>(</sup>۱) یہ وہی استدراج و امهال ہے جو لبطور امتحان اللہ تعالیٰ افراد اور قوموں کو دیتا ہے۔ پھرجب اس کی مشیت مؤاخذہ کرنے کی ہوتی ہے تو کوئی اس سے بچانے پر قادر نہیں ہو سکتا' کیونکہ اس کی تدبیر بردی مضبوط ہے۔

<sup>(</sup>۲) صَاحِبٌ سے مراد نبی کریم مٹنگیٹیا کی ذات گرامی ہے جن کی بابت مشرکین کبھی ساحراور کبھی مجنون (نعوذ باللہ) کہتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا بیہ تمهارے عدم تفکر کا نتیجہ ہے۔ وہ تو ہمارا پیغامبرہے جو ہمارے احکام پہنچانے والا اور ان سے غفلت واعراض کرنے والوں کو ڈرانے والا ہے۔

<sup>(</sup>۳) مطلب میہ ہے کہ ان چیزوں پر بھی اگر میہ غور کریں تو یقینا میہ اللہ پر ایمان لے آئیں'اس کے رسول کی تصدیق اور اس کی اطاعت اختیار کرلیں اور انہوں نے جو اللہ کے شریک بنا رکھے ہیں' انہیں چھوڑ دیں اور اس بات سے ڈریں کہ انہیں موت اس حال میں آ جائے کہ وہ کفریر قائم ہوں۔

<sup>(</sup>٣) حَدِینتٌ سے مرادیمال قرآن کریم ہے۔ یعنی نبی میں گھیا کے انذار و تهدید اور قرآن کریم کے بعد بھی اگریہ ایمان نہ لائیں توان سے بڑھ کرانہیں ڈرانے والی چیزاور کیا ہو گی جواللہ کی طرف سے نازل ہو اور پھریہ اس پر ایمان لائیں؟

مَنُ يُُضُلِل اللهُ فَلَاهَادِى لَهُ \* وَ يَذَدُّفُمُ فِي ْطُفْيَافِهِمُ يَعْمَهُونَ ۞

يُسْنُلُوْنَكَ عَنِ السَّاعَةِ إِنَّانَ مُرُسِمَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَقَ لِاَيُعِيْنَهَالِوَقِهَا إِلَّهُوْتُقَلِّكَ فِي التَّمْنِيَّ وَالْرَفِينَ لَا تَأْتِيكُمُ الْاَيْنَكَةَ يَّشَالُوْنَكَ كَانَّكَ حَفِقٌ عَثْمَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَاعِنْدَاللهِ وَلِكِنَّ اَثْثَرُ التَّاسِ لَاَيْقِلَمُونَ ۞

قُلُ لِآ اَمُلِكُ لِنَفْيِنَ نَفْعًا وَلاَضَرَّا اِلْاَمَاشَآءَ اللَّهُ وْلَوْ كُنْتُ اَعْلَمُ الْغَيْبَ لاسْتَكْثَرْتُ مِنَ الْخَيْرِةُ وَمَا مَسَّنِي السُّوْءُ إِنْ اَنَا الاَنْهَ يُرْفَيْنَا وُلَقَوْمِ كُوْمِنُونَ شَ

جس کو اللہ تعالیٰ گمراہ کر دے اس کو کوئی راہ پر نہیں لا سکتا۔ اور اللہ تعالیٰ ان کو ان کی گمراہی میں بھٹکتے ہوئے چھوڑ دیتاہے۔(۱۸۲)

یہ لوگ آپ سے قیامت (۱) کے متعلق سوال کرتے ہیں کہ اس کا وقوع کب ہو گا؟ (۲) آپ فرما دیجئے کہ اس کا علم صرف میرے رب ہی کے پاس ہے' اس کے وقت پر اس کو سوا اللہ کے کوئی اور ظاہر نہ کرے گا۔ وہ آسانوں اور زمین میں بڑا بھاری (حادثہ) ہو گا (۱) وہ تم پر محض اچانک آ پڑے گی۔ وہ آپ سے اس طرح پوچھتے ہیں۔ (۱۵) نیس جسے گویا آپ اس کی تحقیقات کر چکے ہیں۔ (۱۵) آپ فرما دیجئے کہ اس کا علم خاص اللہ ہی کے پاس ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جائے۔ (۱۸۷)

آپ فرما دیجئے کہ میں خود اپنی ذات خاص کے لئے کسی نفع کا اختیار نہیں رکھتا اور نہ کسی ضرر کا مگر اتناہی کہ جتنا اللہ نے چاہا ہو اور اگر میں غیب کی باتیں جانتا ہو آتو میں بہت ہے منافع حاصل کرلیتا اور کوئی نقصان مجھ کونہ پہنچتا میں تو محض ڈرانے والا اور بشارت دینے والا ہوں ان

<sup>(</sup>۱) سَاعَةٌ كَ معنى گُورى (لحد يا بل) كم بين- قيامت كو ساعة اس ليه كها گيا ب كه بيه اچانك اس طرح آجائ گى كه بل بحريين سارى كائنات در بهم بر بهم بو جائ گى يا سرعت حساب كے اعتبار سے قيامت كى گورى كو ساعة سے تعبيركيا گيا ہے۔

<sup>(</sup>٢) أَزْسَىٰ يُرْسِيٰ كَ معنى اثبات ووقوع كي بين اليني كب بيه قيامت ثابت يا واقع مولى؟

<sup>(</sup>٣) لیعنی اس کا یقینی علم نه کسی فرشتے کو ہے نه کسی نبی کو'اللہ کے سوا اس کا علم کسی کے پاس نہیں' وہی اس کو اپنے وقت پر ظاہر فرمائے گا۔

<sup>(</sup>۴) اس کے ایک دو سرے معنی ہیں۔ اس کا علم آسان اور زمین والوں پر بھاری ہے' کیونکہ وہ مخفی ہے اور مخفی چیز دلوں پر بھاری ہوتی ہے۔

<sup>(</sup>۵) حَفِی گھتے ہیں پیچھے پڑ کر سوال کرنے اور تحقیق کرنے کو۔ یعنی یہ آپ ماٹیکٹیا سے قیامت کے بارے میں اس طرح سوال کرتے ہیں کہ گویا آپ نے رب کے پیچھے پڑ کر اس کی بابت ضرو ری علم حاصل کر رکھاہے۔

هُوَالَّذِئُ خَلَقَلُمُونَ تَفْسُ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسَكُنَ الِهُمَا فَلَمَّا تَعَشَّهُ هَا حَمَلَتُ حَمُلاً فَغِفْيقًا فَمَرَّتُ رِبَّ فَلَمَّا أَثْفَ لَتُ تَحَوَّا لللهَ رَبَّهُمَا لَهِنُ انْيَنَتُنَا صَالِحًا لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّكِينُ ۞

درمیان ہو تاہے وہ دنیامیں کسی اور کے ساتھ نہیں ہو تا۔

لوگوں کو جو ایمان رکھتے ہیں۔ ''' (۱۸۸) وہ اللہ تعالی ایسا ہے جس نے تم کو ایک تن واحد سے پیدا کیا (۲) اور ای سے اس کا جو ٹر ابنایا (۳) تاکہ وہ اس اپنے جو ٹرے سے انس حاصل کرے (۴) پھر جب میاں نے بیوی سے قربت کی تو (۵) اس کو حمل رہ گیا ہلکا سا۔ سووہ

(۱) یہ آیت اس بات میں کتنی واضح ہے کہ نبی ماہ آتیا عالم الغیب نہیں۔ عالم الغیب صرف اللہ کی ذات ہے۔ لیکن ظلم اور جہالت کی انتها ہے کہ اس کے باوجود اہل بدعت آپ ماٹھ کی عالم الغیب باور کراتے ہیں۔ حالا نکہ بعض جنگوں میں آپ کے دندان مبارک بھی شہید ہوئے' آپ ما اُلیّانی کا چرہ مبارک بھی زخی ہوا' اور آپ ما اُلیّانی نے فرمایا کہ یہ قوم کیسے فلاح پاپ ہو گی جس نے اپنے نبی کے سرکو زخمی کر دیا 'کتب حدیث میں یہ واقعات بھی اور ذمل کے واقعات بھی درج ہیں) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا پر تہمت گلی تو آپ یوراایک مہینہ سخت مضطرب اور نمایت پریشان رہے۔ایک یمودی عورت نے آپ کی دعوت کی اور کھانے میں زہر ملا دیا' جسے آپ نے بھی تناول فرمایا اور صحابہ نے بھی' حتی کہ بعض صحابہ تو کھانے کے زہرہے ہلاک ہی ہو گئے اور خود نبی مائٹیتین عمر بھراس زہر کے اثرات محسوس فرماتے رہے۔ پیر اور اس قتم کے متعدد واقعات ہیں جن ہے واضح ہے کہ آپ کو عدم علم کی وجہ سے تکلیف نینچی' نقصان اٹھانا پڑا 'جس ے قرآن کی بیان کردہ حقیقت کا اثبات ہو تا ہے کہ ''اگر میں غیب جانتا ہو تا تو مجھے کوئی مفنرت نہ پہنچی۔ '' (۲) ابتدالینی حفزت آدم علیه السلام ہے۔ اس لیے ان کو انسان اول اور ابوالبشر کما جا ہا ہے۔ (۳) اس سے مراد حفزت حوامیں' جو حفزت آدم علیہ السلام کی زوج بنیں۔ان کی تخلیق حفزت آدم علیہ السلام سے ہوئی' جس طرح کہ منھاکی ضمیرے' جو نفس واحدۃ کی طرف راجع ہے' واضح ہے (مزید دیکھئے سور ہُ نساء آیتا' کاحاشیہ) (۴) لینی اس سے اطمینان و سکون حاصل کرے۔ اس لیے کہ ایک جنس اینے ہی ہم جنس سے صحیح معنوں میں مانو س اور قریب ہو سکتی ہے جو سکون حاصل کرنے کے لیے ضروری ہے۔ قربت کے بغیر بیے ممکن ہی نہیں۔ دو سرے مقام پر الله تعالى نے فرمایا ﴿ وَمِن البِّهَ أَنْ حَلَقَ لَكُونِينَ أَنْهُ لِمُ أَزْوَاجُالِلِّسَّاكُمُ وَأَرْجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدُةً وَرَحْمَةً ﴾ (روم-٢١) "الله كي نشاينوں ميں سے بيہ بھي ہے كہ اس نے تمهارے ليے تم ہي ميں سے (يا تمهاري جنس ہي ميں سے) جو ژے

پیدا کیے ' ٹاکہ تم ان سے سکون حاصل کرو اور تمہارے درمیان اس نے پیار و محبت رکھ دی'' یعنی اللہ نے مرد اور عورت دونوں کے اندر ایک دو سرے کے لیے جو جذبات اور کشش رکھی ہے' فطرت کے بیہ تقاضے وہ جو ڑا بن کر یوراکرتے ہیں اور ایک دو سرے سے قرب وانس حاصل کرتے ہیں۔ چنانچہ بیہ واقعہ ہے کہ جو باہمی بیار میاں بیوی کے

<sup>(</sup>۵) لینی بیه نسل انسانی اس طرح بوهی اور آگے چل کرجب ان میں سے ایک زوج لینی میاں بیوی نے ایک دو سرے سے قربت کی۔ تَغَشَّاهَا کے معنی بیوی سے ہم بستری کرناہیں۔ لینی وطی کرنے کے لیے ڈھانیا۔

اس کو لئے ہوئے چلتی پھرتی رہی' (ا) پھرجب وہ ہو جھل ہو گئی تو دونوں میاں بیوی اللہ سے جوان کا مالک ہے دعا کرنے گئے کہ اگر تو نے ہم کو صحیح سالم اولاد دے دی تو ہم خوب شکر گزاری کریں گے۔ (۱) (۱۸۹) سوجب اللہ نے دونوں کو صحیح سالم اولاد دے دی تو اللہ کی دی ہوئی چیز میں وہ دونوں اللہ کے شریک قرار دینے

سو جب اللہ نے دونوں کو سیح سالم اولاد دے دی تو اللہ کی دی ہوئی چیز میں وہ دونوں اللہ کے شریک قرار دینے لگے''<sup>(۱۱)</sup> سواللہ پاک ہے ان کے شرک سے۔(۱۹۰)

کیا ایسوں کو شریک ٹھمراتے ہیں جو کسی چیز کو پیدا نہ کر سکیس اور وہ خود ہی پیدا کئے گئے ہوں۔(۱۹۱)

اور وہ ان کو کسی قتم کی مدد نہیں دے سکتے اور وہ خود بھی مدد نہیں کر سکتے۔(۱۹۲)

اور اگر تم ان کو کوئی بات بتلانے کو پکارو تو تمهارے کہنے پر نه چلیں <sup>(۳)</sup> تمهارے اعتبار سے دونوں امر برابر ہیں خواہ تم ان کو پکارویا تم خاموش رہو۔(۱۹۳) فَلَتَأَاتُهُمَاصَالِحًاجَعَلَالَهُ شُرُكَآءَ فِيمَأَاتُهُمَا ْفَتَعَلَىاللهُ عَنَايُشُورُونَ ⊕

ٱيُشْرِكُونَ مَالاَيَغَلْقُ شَيْعًا وَهُوْ يُغَلَقُونَ ﴿

وَلَا يَهُ تَطِيعُونَ لَهُ وَنَصَرًا وَلَا أَنفُ هُو يَنْصُرُونَ ٠٠٠

وَإِنْ تَنْعُوْهُمُ إِلَى الْهُلَاى لَاَيَنَّهِ عُوْكُمُ سُوَآءٌ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الْمُثَانِيَةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الْمُثَانِّةُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللْمُلِمِ اللْمُلْمُ اللَّالِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ

<sup>(</sup>۱) لیعنی حمل کے ابتدائی ایام میں حتی کہ نطفے سے عَلَقَةٌ اور عَلَقَةٌ سے مُضْغَةٌ بننے تک حسل خفیف ہی رہتا ہے ' محسوس بھی نہیں ہو آباور عورت کو زیادہ گرانی بھی نہیں ہوتی۔

<sup>(</sup>۲) ہو جھل ہو جانے سے مراد' جب بچہ پیٹ میں بڑا ہو جاتا ہے تو جوں جوں ولادت کا وقت قریب آتا جاتا ہے' والدین کے دل میں خطرات اور توہمات پیدا ہوتے جاتے ہیں (بالخصوص جب عورت کو اٹھراکی بیاری ہو) تو انسانی فطرت ہے کہ خطرات میں وہ اللہ کی طرف رجوع کرتا ہے' چنانچہ وہ دونوں اللہ سے دعا کیس کرتے ہیں اور شکر گزاری کا عہد کرتے ہیں۔

<sup>&</sup>quot; شریک قرار دینے سے مرادیا تو بچے کا نام ایسا رکھنا ہے' مثلا امام بخش' پیراں دی عبد شمس' بندہ علی' وغیرہ' جس سے یہ اظہار ہو تا ہو کہ یہ بچہ فلال بزرگ' فلال پیرکی (نعوذ بالله) نظر کرم کا بتیجہ ہے۔ یا بھراپنے اس عقیدے کا اظہار کرے کہ ہم فلال بزرگ یا فلال قبر پر گئے تھے جس کے بتیج میں یہ بچہ پیدا ہوا ہے۔ یا کسی مردہ کے نام کی نذر نیاز دے یا بچے کو کسی قبر پر لے جاکر اس کا ماتھا وہاں ٹکائے کہ ان کے طفیل بچہ ہوا ہے۔ یہ ساری صور تیں اللہ کا شریک ٹھمرانے کی ہیں' جو بدقسمتی سے مسلمان عوام میں بھی عام ہیں۔ آگلی آیات میں اللہ تعالی شرک کی تردید فرما رہا ہے۔

<sup>(</sup>٣) لیعنی تمهاری بتلائی ہوئی بات پر عمل نہیں کریں گے۔ ایک دو سرا مفہوم اس کا بیہ ہے کہ اگر تم ان سے رشد و ہدایت طلب کرو' تووہ تمهاری بات نہیں مانیں گے' نہ تہمیں کوئی جواب ہی دیں گے (فتح القدیر)

إِنَّ الَّذِيْنَ تَنُ عُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ عِبَادٌ ٱمْثَالَكُمُ

فَادُعُوهُمُ فَلْيُسْتَجِيْبُوالكُو إِنْ كُنْتُو صِدِقِيْنَ ﴿

ٱلَهُوۡ اَرۡجُلُ ۚ يَسُهُوۡ نَ بِهَاۤ اُمۡرَاهُمُ ایُوِیٓیۡطِشُوۡنَ بِهَاۤ اَمُرلَهُوۡ اَعۡیُنۡ یُّبُعِرُوۡنَ بِهَاۤ اَمۡرَٰهُوۡ اَذَانَ یَّسۡمَعُوۡنَ بِهَاۤ قُیۡل ادۡعُوۡاسۡرَکُوۡا ءَٰکُوۡ تَعۡیٰکُوۡن فَلاَتُنظِرُون ﴿

إِنَّ وَلِيَّ اللَّهُ الَّذِي نَنَزَلَ الْكِينَا ۗ وَهُوَيَتُوكَى الصَّلِحِينَ ﴿

وَالَّذِيْنَ تَنُ عُونَ مِنُ دُونِهِ لاَسِتَطِيعُونَ نَصُرَكُوْ وَلَاَّ أَنْشَهُوْ مَنْهُرُونَ ۞

واقعی تم الله کو چھو ڑ کر جن کی عبادت کرتے ہو وہ بھی تم ہی جیسے بندے ہیں <sup>(ا)</sup> سوتم ان کو پکارو پھران کو چاہئے کہ تمہارا کہنا کر دیں اگر تم سچے ہو۔(۱۹۴

کیاان کے پاؤل ہیں جن سے وہ چلتے ہول یا ان کے ہاتھ ہیں جن سے وہ کی چیز کو تھام سکیں 'یا ان کی آئھیں ہیں جن سے وہ دیکھتے ہوں 'یا ان کے کان ہیں جن سے وہ سنتے ہیں (۲) آپ کمہ دیجئے! تم اپنے سب شرکا کو بلا لو' پھر میری ضرر رسانی کی تدبیر کرو پھر مجھ کو ذرا مہلت مت دو۔ (۳)

یقینا میرا مددگار اللہ تعالیٰ ہے جس نے یہ کتاب نازل فرمائی اور وہ نیک بندوں کی مدد کرتا ہے۔(۱۹۲)

اور تم جن لوگول کی الله کو چھوڑ کر عبادت کرتے ہو وہ تمهاری کچھ مدد نہیں کر سکتے اور نہ وہ اپنی مدد کر سکتے ہیں۔ ''') (۱۹۷)

(۱) یعنی جب وہ زندہ تھے۔ بلکہ اب تو تم خود ان سے زیادہ کامل ہو' اب وہ دیکھ نہیں سکتے' تم دیکھتے ہو۔ وہ سن نہیں کتے' تم سنتے ہو۔ وہ کسی کی بات سمجھ نہیں سکتے' تم سمجھتے ہو۔ وہ جواب نہیں دے سکتے' تم دیتے ہو۔ اس سے معلوم ہوا کہ مشرکین' جن کی مور تیاں بناکر پوجتے تھے' وہ بھی پہلے اللہ کے بندے یعنی انسان ہی تھے' جیسے حضرت نوح علیہ السلام کی قوم کے پانچ بتوں کی بابت صحیح بخاری میں صراحت موجود ہے کہ وہ اللہ کے نیک بندے تھے۔

(۲) لیعنی اب ان میں سے کوئی چیز بھی ان کے پاس موجود نہیں ہے۔ مرنے کے ساتھ ہی دیکھنے 'سننے' سجھنے اور چلنے کی طاقت ختم ہو گئی۔ اب ان کی طرف منسوب یا تو پھریا ککڑی کی خود تراشیدہ مورتیاں ہیں یا گنبد' قبے اور آستانے ہیں جو ان کی قبروں پر بنالیے گئے اور یوں استخوال فروثی کا کاروبار فروغ پذریہے۔ گھر

اگرچه پیرے آدم'جوال ہیں لات و منات

(۳) لینی اگرتم اپنے دعوے میں سپچ ہو کہ یہ تمہارے مددگار ہیں توان سے کہو کہ میرے خلاف تدبیر کریں۔ (۴) جوانی مدد آپ کرنے پر قادر نہ ہوں' وہ بھلا دو سروں کی مدد کیا کریں گے ؟

> جو خود مختاج ہووے دو سرے کا جھلا اس سے مدد کا مانگنا کیا

وَانُ تَنُ عُوْهُوْ إِلَى الْهُدُى لَا يَمْعُواْ وَتَرَاهُمُ يَنْظُرُونَ الْدِيكَ وَهُوْلَانُهُو رُونَ ﴿

خُنْدِالْعَفُوَوَامُورُ بِالْعُوْفِ وَلَعْرِضْ عَنِ الْجِهِلِيْنَ ٠

وَامَّا اِـنُوْغَنَّكَ مِنَ الشَّـيْطِينَنُوْغٌ فَاسْتَعِنُ بِاللهِ اِنَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ

اِنَّ الَّذِيْنَ اتَّقَوُالِذَا مَسَّهُءُ طَيِّفٌ مِّنَ الشَّيُطْنِ تَذَكَرُّوُا فَإِذَاهُمُ مُنْبُصِرُونَ ۞

اور ان کواگر کوئی بات بتلانے کو پکارو تو اس کو نہ سنیں (۱) اور ان کو آپ دیکھتے ہیں کہ گویا وہ آپ کو دیکھ سنیں اور وہ کچھ بھی نہیں دیکھتے۔(۱۹۸)

بہ گوں میں اور دہ کچھ بھی نہیں دیکھتے۔(۱۹۸)

بہ گوں میں دیکھتے۔(۱۹۸)

آپ در گزر کو اختیار کریں (۲) نیک کام کی تعلیم دیں (۳) اور جاہلوں سے ایک کنارہ ہو جائیں۔ (۲) (۱۹۹) اور اگر آپ کو کوئی وسوسہ شیطان کی طرف سے آنے

اور اگر آپ کو لولی وسوسه شیطان کی طرف سے آئے لگے تو اللہ کی پناہ مانگ لیا سیجئ (۵) بلا شبہ وہ خوب سننے والا خوب جاننے والا ہے۔(۲۰۰

یقیناً جو لوگ خدا ترس ہیں جب ان کو کوئی خطرہ شیطان کی طرف سے آ جا آ ہے تو وہ یاد میں لگ جاتے ہیں' سو

(۱) اس کاوہی مفہوم ہے جو آیت ۱۹۳ کا ہے۔

- (۲) بعض علمانے اس کے معنی کے ہیں خُذ مَاعَفَالَکَ مِن أَموالِهم أي: مَا فَضَلَ لِین "جو ضرورت ہے زائد مال ہو' وہ لے لو" او ہیے زکو ۃ کی فرضیت سے قبل کا حکم ہے۔ (فست المبادی 'جلدہ' ص ۲۰۰۵) کیکن دو سرے مفسرین نے اس سے اطلاقی ہدایت لیعنی عفو و در گزر مراد لیا ہے اور امام ابن جریر اور امام بخاری وغیرہ نے اس کو ترجے دی ہے۔ چنانچہ امام بخاری نے اس کی تفییر میں حضرت عمر ہوائی کا ایک واقعہ نقل کیا ہے کہ عیبینہ بن حصن حضرت عمر ہوائی کا ایک واقعہ نقل کیا ہے کہ عیبینہ بن حصن حضرت عمر ہوائی کا ایک واقعہ نقل کیا ہے کہ عیبینہ بن حصن حضرت عمر ہوائی غضب ناک ہوئے ' بی صورت حال دیکھ کر حضرت عمر ہوائی کے مشیر حربن قیس انصاف کرتے ہیں جس پر حضرت عمر ہوائی غضب ناک ہوئے ' بی صورت حال دیکھ کر حضرت عمر ہوائی کے مشیر حربن قیس نے (جو عیبینہ کے تصنیح سے) حضرت عمر ہوائی ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی نبی مائیڈی کو حکم فرمایا تھا۔ ﴿ خُذِالْهُمُوّواَمُنُو وَ الْعَوْتُ عَنِی الْجُولِیْنَ کہ ۔ ورگزر فرما دیا۔ ورکان و قَافَا عِنلَد کِتَابِ اللهِ اور حضرت عمر ہوائی اللہ علی کا حکم دیجئے اور جابلوں میں سے ہے "جس پر حضرت عمر ہوائی نے درگزر فرما دیا۔ ورکان و قَافَا عِنلَد کِتَابِ اللهِ اور حضرت عمر ہوائی اللہ کی کا تعم میں کو فورا گردن فی کردینے والے سے۔ " وصحیح بہتدی۔ تفصید وسورۃ الاُعواف) اس کی تائید کی کتاب کا حکم میں کرفورا گردن فی کم مقابلے میں معاف کردیے ' قطع رحی کے مقابلے میں صلہ میں صلہ میں صلہ میں معاف کردیے ' قطع رحی کے مقابلے میں صلہ میں معاف کردیے ' قطع رحی کے مقابلے میں صلہ میں معاف کردیے ' قطع رحی کے مقابلے میں صلہ میں عالمی ہوتی ہے۔
  - (m) عُرِٰفٌ سے مراد معروف لعنی نیکی ہے۔
- (۳) کیعنی جب آپ نیکی کا تھم دینے میں اتمام حجت کر چکییں اور پھر بھی وہ نہ مانیں توان سے اعراض فرمالیں اور ان کے جھگڑوں اور حماقتوں کاجواب نہ دیں۔
  - (۵) اور اس موقعے پر اگر آپ کو شیطان اشتعال میں لانے کی کوشش کرے تو آپ اللہ کی پناہ طلب فرما کیں۔

وَإِخْوَانْهُهُ يَبِكُ وَنَهُمْ فِي الْغَيِّ تُقَرِّلَ يُقْصِرُونَ 💮

وَاذَالَةِ تَالِيْهِهُ بِالْيَةِ قَالُوْالُولَااجْتَبَيْتُهَا ثُلُ إِنَّمَاۤاتَّكِهُ مَايُوْتَى إِنَّ مِنْ رَبِّنَ ۚ هٰذَا بَصَآبِرُمِنْ رَبِّهُ ۚ وَهُدُى وَرَحْمُةُ لِلْقَوْمِ ثُؤْمِنُون ↔

وَإِذَا قُرِئَ الْقُرُالُ فَاسْتَهِ مُوا لَهُ وَٱنْصِتُوالَكَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ۞

ایکایک ان کی آنگھیں کھل جاتی ہیں۔ '''(۱۰۰) اور جو شیاطین کے تابع ہیں وہ ان کو گمراہی میں کھنچے لے جاتے ہیں پس وہ باز نہیں آتے۔ <sup>(۱)</sup> ان جہت کوئی محودان کریہ اسٹر خلامہ نہیں کہ ترقدہ

جاتے ہیں پس وہ باز نہیں آتے۔ (۲۰۲) اور جب آپ کوئی معجزہ ان کے سامنے ظاہر نہیں کرتے تووہ لوگ کہتے ہیں کہ آپ یہ معجزہ کیوں نہ لائے؟ (الله قبار ویجکے! کہ میں اس کا اتباع کر تاہوں جو مجھ پر میرے رب کی طرف سے تھم بھیجا گیا ہے یہ گویا بہت می ولیلیں ہیں تمہارے رب کی طرف سے اور ہدایت اور رحمت ہے ان لوگوں کے لئے جو ایمان رکھتے ہیں۔ (اللہ ۲۰۳)

اورجب قرآن پڑھاجایا کرے تواس کی طرف کان لگادیا کرو اور خاموش رہا کروامیدہے کہ تم پر رحمت ہو۔ (۲۰۴۰)

- (۱) اس میں اہل تقویٰ کی بابت بتلایا گیا ہے کہ وہ شیطان سے چوکنا رہتے ہیں۔ طائف یا طیف 'اس تخیل کو کہتے ہیں جو دل میں آئے یا خواب میں نظر آئے۔ یہاں اسے شیطانی وسوسے کے معنی میں استعال کیا گیا 'کیونکہ وسوسۂ شیطانی بھی خیالی تصورات کے مثابہ ہے۔ (فتح القدیر)
- (۲) لیعنی شیطان کافروں کو گمراہی کی طرف کھنچے لے جاتے ہیں ' پھروہ کافر (گمراہی کی طرف جانے میں) یا شیطان انکو لے جانے میں کو تاہی کمی نہیں کرتے۔ یعنی لایفنصرون کافاعل کافر بھی بن سکتے ہیں اور اِنحوان النُحفَّار شیاطین بھی۔
- (٣) مراد ایسام مجزہ ہے جو ان کے کہنے پر ان کی خواہش کے مطابق ظاہر کرکے دکھایا جائے۔ جیسے ان کے بعض مطالبات سور و بنی اسرائیل' آیت ٩٠-٩٣ میں بیان کیے گئے ہیں۔
- (٣) لَوْ لاَ آخِتَبَتِنَهَا كَ معنى بين وَاپْ پاس سے بى كيوں نہيں بنالا نا؟اس كے جواب ميں بتلايا گياكہ آپ فرمادين ، معجوات پیش كرنا ميرے افقيار ميں نہيں ہے ميں تو صرف وحى اللى كا پيروكار بوں۔ بال البتہ يه قرآن جو ميرے پاس آيا ہے 'يه بجائے خود ایك بہت برنا معجزہ ہے۔ اس ميں تمهارے رب كى طرف سے بصائر (دلاكل و برابين) اور ہدايت و رحمت ہے۔ بشرطيكہ كوئى ايمان لانے والا ہو۔
- (۵) یہ ان کافروں کو کما جا رہا ہے جو قرآن کی تلاوت کرتے وقت شور کرتے تھے اور اپنے ساتھیوں کو کہتے تھے ﴿ لَاَتَسْتُمُو اللّٰهِ اَلٰهُوْالِ وَالْغُواْ فِیْهِ ﴾ (حلم السجدة ٢٦) یہ قرآن مت سنو اور شور کرو" ان سے کما گیا کہ اس کے بجائے تم اگر غور سے سنو اور خاموش رہو تو شاید اللّٰہ تعالیٰ تہمیں ہدایت سے نواز دے۔ اور یوں تم رحمت اللّٰی کے مستحق بن جاؤ۔

بعض ائمۂ دین اے عام مراد کیتے ہیں یعنی جب بھی قرآن پڑھا جائے 'چاہے نماز ہویا غیرنماز' سب کو خاموشی سے قرآن

وَاذْكُوْزَنَكِ فِى نَفْسِكَ تَضَتُّمُ كَاقَخِيْفَةٌ وَدُوْنَ الْجَهُرِمِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالْاَصَالِ وَلِاَئِّكُنُ مِنَ الْغِولِيُنَ ⊕

إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ لَانِيَتُكُيْرُوْنَ عَنْ عِبَادَتِهِ

وسيخونه وله سحداون

المجناة

يَمْ َلُوْنَكَ عَنِ الْأَنْفَالِ قُلِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا

اور اے مخص! اپنے رب کی یاد کیا کر اپنے دل میں عاجزی کے ساتھ اور خوف کے ساتھ اور زور کی آواز کی نسبت کم آواز کے ساتھ صبح اور شام اور اہل غفلت میں سے مت ہونا۔ (۲۰۵)

یقیناً جو تیرے رب کے نزدیک ہیں وہ اس کی عبادت سے تکبر نہیں کرتے اور اس کی پاکی بیان کرتے ہیں اور اس کو سجدہ کرتے ہیں۔(۲۰۲)

سورہانفال مدنی ہےاوراس کی پھیتر آیاتاوردس رکوع ہیں

میں شروع کر تا ہوں اللہ تعالیٰ کے نام سے جو نمایت مرمان بردار حم کرنے والا ہے

یہ لوگ آپ سے غنیمتوں کا حکم دریافت کرتے ہیں'(ا)

(۱) أَنْفَالٌ ، نَفَلٌ كى جَع ہے جس كے معنی زیادہ كے ہیں 'یہ اس مال واسباب کو کھا جا تا ہے 'جو کافروں کے ساتھ جنگ میں ہاتھ لگے 'جے غنیمت بھی کھا جا تا ہے اسے نفل (زیادہ) اس لیے کھا جا تا ہے کہ یہ ان چیزوں میں سے ایک ہے جو تچپلی امتوں پر حرام تھیں۔ یہ گویا امت محمد یہ پر ایک زائد چیز حلال کی گئ ہے یا اس لیے کہ یہ جہاد کے اجر سے (جو آخرت میں ملے گا)ایک زائد چیز ہے جو بعض دفعہ دنیا میں ہی مل جاتی ہے۔ وه رما

ن

و